
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah 

Vol.2 No.1 Pebruari 2026 

https://ojs.unigal.ac.id/index.php/jamasan/article/view/5763 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  1 

 

Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming Local 

Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the 

Purwaraja Community  

 
Marnastiar Munsyid1, Riska Sintia2, Santy Rahmawati3 

1,2,3 Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh 

* Corresponding author: marnastiar_munsyid@student.unigal.ac.id 

 

Article History: 
ABSTRACT 

This study aims to analyze Mabokuy art as a transformation of local 

wisdom within the framework of Eco-Pragma Pedagogy and its 

contribution to strengthening ecological awareness in the Purwaraja 

community. The research employed a qualitative method with an 

ethnographic approach, utilizing participatory observation, in-depth 

interviews, and cultural documentation. The findings reveal that 

Mabokuy functions not only as a bamboo-based helaran art 

performance but also as a form of cultural pedagogy that integrates 

ecological, social, and economic values in a contextual manner. The 

symbolism of bamboo in Mabokuy represents sustainability, harmony 

between humans and nature, and Sundanese cultural identity. 

Furthermore, collective practices in the production and performance 

processes serve as experiential and intergenerational learning spaces 

that internalize ecoliteracy through community-based social practices. 

This study concludes that traditional arts grounded in local wisdom 

possess significant potential as adaptive and sustainable non-formal 

ecological education models in responding to the challenges of 

modernization and environmental degradation. 

Mabokuy art, local wisdom, eco-
pragmatic pedagogy, ecoliteracy 

 

 

Citation: Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of 

Mabokuy Art: Transforming Local Wisdom as a Medium for Strengthening 

Ecological Literacy in the Purwaraja Community. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa 

Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

DOI: https://doi.org/10.25157/jamasan.v2i1.5763 

 

PENDAHULUAN  

Perkembangan peradaban manusia sejak masa awal tidak dapat 

dilepaskan dari upaya manusia beradaptasi dengan lingkungan alamnya 

(Steffen et al., 2007; Bennett, 2017; Goudie, 2018). Hubungan manusia dengan 

alam membentuk sistem pengetahuan, nilai, norma, serta praktik budaya yang 

diwariskan lintas generasi, dan berkembang serta beradaptasi terhadap kondisi 

ekologis tertentu (Steward, 1955). Lingkungan tidak menentukan budaya secara 

mutlak, tetapi membentuk batas dan peluang bagi manusia dalam 

Received: 17-01-2026 

Revised: 22-01-2026 

Accepted: 23-01-2026 

Published: 23-01-2026 

 

Keywords: 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:marnastiar_munsyid@student.unigal.ac.id


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

2  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

mengembangkan sistem sosial, teknologi, dan simbol budaya (Sewell, 2008; 

Griswold, 2012; Sahlins, 2013). Teori ini menegaskan bahwa praktik budaya 

lahir dari kebutuhan ekologis yang kontekstual. Koentjaraningrat (2009) 

menjelaskan bahwa kebudayaan terbentuk sebagai respons manusia terhadap 

tantangan lingkungannya, sedangkan (Childe, 1950) menegaskan bahwa 

peradaban berkembang melalui kemampuan manusia menciptakan teknologi 

dan sistem sosial yang selaras dengan ekologi sekitarnya. Namun, di era 

modern yang ditandai globalisasi, industrialisasi, dan cara hidup konsumtif, 

hubungan harmonis manusia dengan alam semakin melemah.  

Nilai-nilai lokal berbasis kearifan ekologis semakin terpinggirkan oleh 

dominasi pola pikir pragmatis-materialistik yang menempatkan efisiensi 

ekonomi dan komodifikasi sumber daya alam sebagai orientasi utama 

kehidupan sosial (Santoso et al., 2009; Alfarizi et al., 2025). Kondisi ini 

melahirkan konflik mendasar antara logika pasar yang berorientasi pada 

keuntungan jangka pendek dengan prinsip keberlanjutan ekologis dan 

kelestarian budaya tradisional, di mana alam direduksi menjadi objek 

eksploitasi, sementara praktik budaya lokal dianggap tidak relevan dan tidak 

produktif (Satria, 2009; Farhaeni, 2023). Dampaknya tidak hanya berupa 

degradasi lingkungan, tetapi juga erosi identitas budaya dan hilangnya 

pengetahuan ekologis lokal yang selama ini berfungsi sebagai mekanisme sosial 

pengendali relasi manusia dengan alam (Niman, 2019; Marfai, 2019; Alfarizi et 

al., 2025). Urgensi persoalan ini terletak pada kenyataan bahwa tersingkirnya 

kearifan ekologis berarti hilangnya landasan etis, pengetahuan praktis, dan 

sistem nilai yang memungkinkan masyarakat menjaga keseimbangan ekologis 

secara berkelanjutan, sehingga krisis lingkungan dan krisis kebudayaan saling 

memperkuat dan menuntut upaya revitalisasi budaya lokal sebagai strategi 

adaptif menghadapi tantangan tersebut (Wilantara, 2024). 

‎Dalam menghadapi arus globalisasi dan industrialisasi yang mendorong 

pola hidup konsumtif, ekoliterasi menjadi kebutuhan mendesak untuk 

membangun kembali kesadaran manusia terhadap relasi ekologis yang 

berkelanjutan (Tapung, 2024). Ekoliterasi tidak hanya berorientasi pada 

pengetahuan lingkungan, tetapi juga pada pembentukan sikap dan tanggung 

jawab ekologis dalam merespons dampak aktivitas manusia terhadap alam 

(Ramdani & Sudarto, 2025). Globalisasi budaya dan dominasi produk industri 

telah menggeser praktik tradisional serta melemahkan pengetahuan ekologis 

lokal, sehingga alam semakin diposisikan sebagai komoditas ekonomi semata 

(Nurhadi & Budhi, 2025). Kondisi ini mempertegas urgensi ekoliterasi berbasis 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  3 

kearifan lokal sebagai strategi untuk menanamkan kembali nilai-nilai ekologis 

yang kontekstual dan berkelanjutan, khususnya bagi generasi (Royani & 

Junaidi, 2024). Masyarakat perlahan bergeser dari penggunaan peralatan 

tradisional, seperti boboko dan dudukuy, menuju produk pabrikan berbahan 

plastik dan logam. Pergeseran tersebut tidak hanya mengurangi nilai praktis 

kerajinan bambu, tetapi juga mengikis pengetahuan ekologis masyarakat 

mengenai budidaya, pengelolaan, dan pemanfaatan bambu secara 

berkelanjutan. Kondisi tersebut menimbulkan kekhawatiran akan hilangnya 

kearifan lokal yang selama ini menjadi fondasi relasi ekologis masyarakat 

Sunda, terutama generasi muda yang mulai terpisah dari realitas budaya dan 

lingkungan leluhurnya (Nurfatikhah, 2025). 

‎Dalam konteks inilah muncul kesenian Mabokuy, singkatan dari “Manusia 

Boboko dan Dudukuy”, berkembang sejak 2015 sebagai inovasi seni helaran 

berbasis anyaman bambu. Mabokuy tidak hanya menghadirkan estetika visual 

berupa boneka raksasa dari anyaman bambu, tetapi juga memadukan simbol-

simbol kultural, nilai ekologis, serta praktik sosial masyarakat Purwaraja. 

Kesenian ini lahir dari kreativitas seniman dan pengrajin lokal yang melihat 

peluang untuk meningkatkan nilai ekonomi kerajinan bambu sekaligus 

menghidupkan kembali kearifan budaya setempat. Dengan demikian, Mabokuy 

menjadi ruang artikulasi budaya yang menghubungkan tradisi, inovasi, 

lingkungan, dan identitas lokal (Kusmayadi & Sudarto, 2024). 

‎Dari perspektif pedagogis, Mabokuy memiliki potensi besar menjadi 

media edukasi yang strategis. Hal ini sejalan dengan konsep Eco-Pragma 

Pedagogik yang secara teoretis berakar pada pragmatisme pendidikan John 

Dewey tentang learning by doing (Zuhriyah et al., 2025), ekopedagogi kritis 

Paulo Freire dan Moacir Gadotti (2008) menekankan kesadaran ekologis 

transformatif, serta konsep indigenous environmental knowledge Fikret Berkes 

(2012), menempatkan kearifan lokal sebagai sumber pembelajaran ekologis 

berbasis komunitas. Pendekatan ini tidak hanya bersifat kognitif, tetapi harus 

terhubung dengan praktik hidup sehari-hari, budaya lokal, serta kebutuhan 

ekologis masyarakat (Sugiarto et al., 2026). Dalam konteks Mabokuy, nilai 

ekologis bambu, keterampilan menganyam, dan praktik gotong royong menjadi 

sarana pendidikan yang menumbuhkan pengetahuan, kepedulian, hingga aksi 

nyata dalam menjaga lingkungan. Dengan demikian, kesenian ini dapat dibaca 

sebagai praktik pedagogik berbasis budaya yang berfungsi menginternalisasi 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

4  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

nilai ekologis melalui pengalaman estetik dan social (Sudarto et al., 2024; 

Kusmayadi & Sudarto, 2024). 

‎Penelitian (Janan et al., 2022) menunjukkan bahwa Mabokuy telah 

meningkatkan produktivitas dan pemasaran kerajinan bambu, sehingga 

memperkuat ekonomi kreatif masyarakat Purwaraja. Sementara itu, penelitian 

(Ramdani & Sudarto, 2025) menegaskan bahwa bambu dalam Mabokuy bukan 

sekadar material estetis, melainkan simbol etnoekologis yang membangun 

kesadaran tentang pentingnya menjaga ekosistem. ‎Sementara Hasil Temuan 

(Kusmayadi & Sudarto, 2024) menunjukkan makna filosofis bambu dalam 

kesenian Mabokuy sebagai simbol keberanian, keindahan alam, kekuatan, 

ketangguhan, ketahanan, keluwesan, kesetiaan, dan penghormatan (Ramdani & 

Sudarto, 2025). Hal mencerminkan bahwa dalam berbagai jenis kesenian dan 

tradisi Sunda yang menggunakan bambu sebagai bagian penting dari unsur-

unsur budaya dan kehidupan masyarakatnya memiliki nilai yang tak terkira 

terutama kekuatan ekspresif untuk menginternalisasi nilai ekologis dalam 

ruang pembentukan kesadaran dan perubahan sosial. 

‎Penelitian terdahulu mengenai kesenian Mabokuy pada umumnya masih 

menitikberatkan pada aspek estetika, simbolisme bambu, serta kontribusinya 

terhadap ekonomi kreatif dan identitas budaya masyarakat Purwaraja (Janan et 

al., 2022; Kusmayadi & Sudarto, 2024; Ramdani & Sudarto, 2025), tanpa 

mengaitkannya secara sistematis dengan kerangka pedagogik sebagai proses 

pembelajaran sosial yang bersifat praksis. Dewey (1938) menegaskan bahwa 

pembelajaran yang berakar pada pengalaman kolektif dan praktik budaya 

memiliki daya transformatif membentuk sikap dan perilaku, sementara Freire 

(1970) menempatkan praktik kultural sebagai medium penting membangun 

kesadaran kritis masyarakat. Selain itu, Berkes (2012) menunjukkan bahwa 

pengetahuan ekologis lokal hanya dapat dipahami secara utuh apabila 

dianalisis sebagai proses belajar sosial yang hidup dan diwariskan melalui 

praktik budaya komunitas.  

Ketiadaan kajian yang memetakan bagaimana nilai-nilai ekologis 

diartikulasikan melalui simbolisme bambu (Ramdani & Sudarto, 2025), 

bagaimana praktik kolektif seni helaran Mabokuy memengaruhi perilaku 

ekologis masyarakat (Kusmayadi & Sudarto, 2024), serta bagaimana kearifan 

lokal direkonstruksi secara pedagogis untuk merespons tekanan modernisasi 

dan krisis lingkungan, menunjukkan adanya kesenjangan teoretis yang 

signifikan. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki urgensi akademik dan 

praktis untuk menutup kekosongan tersebut dengan menghadirkan perspektif 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  5 

baru yang memosisikan Mabokuy sebagai praktik Eco-Pragma Pedagogik, yakni 

seni tradisional yang berfungsi sebagai medium pendidikan ekologis berbasis 

komunitas dalam kajian humaniora dan etnografi. 

‎Secara teoretis, Eco-Pragma Pedagogik berakar pada pedagogi kritis yang 

memandang praktik budaya sebagai ruang pembentukan kesadaran dan 

perubahan sosial. Freire (1970) menegaskan bahwa pembelajaran harus 

berangkat dari pengalaman nyata masyarakat agar mampu membongkar relasi 

dominatif, termasuk eksploitasi alam, sementara Dewey (1938) menekankan 

pentingnya learning by doing dan pemecahan masalah kontekstual sebagai inti 

pendidikan transformatif. Dalam perspektif ekologis, Berkes (2012) mengkritik 

pendidikan lingkungan yang terlepas dari konteks budaya dan menegaskan 

bahwa pengetahuan ekologis lokal berkembang melalui praktik sosial yang 

hidup. Dengan demikian, Eco-Pragma Pedagogik tidak sekadar 

mentransmisikan pengetahuan lingkungan, tetapi berfungsi sebagai pendekatan 

pendidikan kritis yang menumbuhkan kesadaran ekologis melalui pengalaman 

langsung, refleksi sosial, dan aksi kolektif berbasis budaya lokal. Eco-Pragma 

Pedagogik menekankan integrasi kesadaran ekologis, pemecahan masalah 

kontekstual, dan praktik transformatif yang berdampak langsung di masyarakat 

(Affifi, 2015; Altmeyer, 2021). 

 Pendekatan ini sebagai pembelajaran yang terjadi melalui praktik sosial 

yang berakar pada nilai-nilai lokal dan relevan dengan kebutuhan ekologis 

masyarakat (Berkes & Turner, 2006; Reed et al., 2006; Pretty, 2011; Wals, 2023). 

Dalam konteks Mabokuy, praktik menganyam, partisipasi helaran, simbolisme 

bambu, hingga interaksi antargenerasi merupakan bagian dari proses 

pedagogik yang membentuk ecoliteracy masyarakat Purwaraja. Hal ini sejalan 

dengan Berkes (2012) mengenai indigenous environmental knowledge yang 

menempatkan pengetahuan lokal sebagai fondasi keberlanjutan ekologis 

berbasis komunitas. Eco-Pragma Pedagogik sangat relevan untuk penelitian di 

lingkungan masyarakat karena memposisikan praktik sosial sebagai ruang 

pedagogik, di mana pembelajaran ekologis berlangsung secara kontekstual, 

partisipatif, dan berorientasi pada perubahan nyata. 

Dari sisi sosial, Mabokuy memperkuat kohesi masyarakat dan 

memperbarui identitas budaya melalui kegiatan kolektif yang melibatkan 

partisipasi aktif warga (Nurhadi & Budhi, 2025). Identitas budaya tersebut 

terwujud dalam praktik gotong royong, pembagian peran dalam pembuatan 

boneka helaran, serta perayaan budaya yang memperkuat keterlibatan sosial 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

6  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

sekaligus membuka ruang dialog antargenerasi. Dalam perspektif pedagogik, 

interaksi sosial ini menjadi wahana pembelajaran intergenerasional yang 

memungkinkan pengetahuan budaya dan ekologis diwariskan secara 

berkelanjutan (Herlambang, 2021; Puspita et al., 2024). Kondisi tersebut sejalan 

dengan pandangan To Tin Anh 1984 Perbedaan budaya Timur dan Barat kerap 

dipahami melalui orientasi nilai yang mendasari cara pandang manusia 

terhadap relasi sosial dan alam. To Thi Anh (1984) menjelaskan bahwa budaya 

Timur menekankan kolektivitas, harmoni sosial, serta keterikatan manusia 

dengan alam dan dimensi spiritual, sementara budaya Barat lebih berorientasi 

pada individualisme, rasionalitas instrumental, dan kecenderungan menguasai 

alam.  

Perspektif ini menempatkan relasi manusia–alam sebagai fondasi etis 

kehidupan sosial dalam kebudayaan Timur (Peterson, 2001; Allen, 2018; 

Kowner et al., 2019). Sementara itu, dari sudut pandang antropologi simbolik, 

(Geertz, 1973) memandang kebudayaan sebagai sistem makna yang diwujudkan 

melalui simbol dan praktik sosial, yang berfungsi membentuk orientasi 

tindakan masyarakat. Dalam konteks ini, kesenian Mabokuy tidak hanya 

merepresentasikan karakter budaya Timur sebagaimana dikemukakan To Thi 

Anh, tetapi berfungsi sebagai simbol budaya yang memuat makna 

keseimbangan manusia–alam dan kebersamaan sosial (Wicaksana, 2024; 

Hidajat, 2025). Melalui praktik kolektif dan simbolisme bambu, Mabokuy 

menjadi media edukasi kultural yang menginternalisasi nilai-nilai ekologis dan 

mendorong transformasi perilaku masyarakat secara praksis, bukan sekadar 

pada tataran pemahaman teoretis. 

‎Urgensi penelitian ini semakin nyata mengingat degradasi lingkungan 

dan melemahnya apresiasi terhadap budaya lokal akibat modernisasi. Apabila 

tidak dikembangkan secara strategis, maka potensi Mabokuy sebagai media 

pelestarian budaya dan pendidikan ekologis akan terhambat dan bahkan 

menghilang seiring berkurangnya minat generasi muda terhadap tradisi 

berbasis bambu. Keberlangsungan kesenian ini tidak hanya menentukan masa 

depan identitas budaya Purwaraja, tetapi juga keberlanjutan praktik ekologis 

yang menjadi pilar kehidupan masyarakat setempat (Kusmayadi & Sudarto, 

2024). 

‎Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis 

bagaimana konsep Eco-Pragma Pedagogik dimanifestasikan dalam kesenian 

Mabokuy serta bagaimana transformasi kearifan lokal melalui seni ini 

berkontribusi pada penguatan kesadaran ekologis masyarakat Purwaraja 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  7 

(Nurhayanto & Wildan, 2016; Kusmayadi & Sudarto, 2024). Penelitian ini 

diharapkan memberikan kontribusi ilmiah terhadap pengembangan teori 

pendidikan berbasis budaya lokal, sekaligus menjadi referensi bagi 

pengembangan kebijakan pelestarian budaya dan lingkungan yang lebih 

kontekstual, partisipatif, dan berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

etnografi (O'reilly, 2012; Adler, 2022), untuk memahami secara mendalam 

praktik kebudayaan, simbolisme ekologis, serta proses pedagogis yang 

berlangsung dalam kesenian Mabokuy di Desa Purwaraja (Kusmayadi & 

Sudarto, 2024). Pendekatan etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti 

mengamati secara langsung kehidupan budaya masyarakat dan menggali 

makna tindakan sosial dari sudut pandang “orang dalam” (emic). Data 

dikumpulkan melalui observasi partisipatif terhadap kegiatan pembuatan dan 

pementasan Mabokuy, wawancara mendalam dengan pengrajin bambu, seniman 

lokal, tokoh masyarakat, dan anggota komunitas seni, serta dokumentasi 

berupa foto, video, dan arsip lokal yang berkaitan dengan perkembangan 

kesenian tersebut (Ramdani & Sudarto, 2025). Selain itu, teknik etnografi seperti 

catatan lapangan, rekaman aktivitas, analisis artefak budaya, dan keterlibatan 

langsung dalam aktivitas komunitas digunakan untuk memperoleh 

pemahaman holistik mengenai pola perilaku, keyakinan, nilai, serta relasi 

ekologis masyarakat Purwaraja (Ananda & Albina, 2025). Analisis data 

dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan sehingga temuan yang diperoleh benar-benar 

merefleksikan dinamika budaya dan ekologis masyarakat. Dengan pendekatan 

ini, penelitian mampu menangkap realitas budaya yang hidup serta praktik 

ekologis yang terintegrasi dalam kesenian Mabokuy secara komprehensif dan 

kontekstual (Sasmita, 2024). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Kesenian Mabokuy Mewakili Transformasi Kearifan Lokal dalam 

Kerangka Eco-Pragma Pedagogik di Masyarakat Purwaraja 

‎Kesenian Mabokuy merupakan sebuah fenomena budaya yang 

menarik karena tidak hanya berfungsi sebagai seni helaran yang 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

8  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

memeriahkan perayaan atau festival, tetapi juga menjadi representasi 

transformasi kearifan lokal masyarakat Purwaraja yang berakar pada 

tradisi, ekologi, dan kehidupan sosial komunitasnya. Transformasi tersebut 

tidak hadir secara tiba-tiba, melainkan muncul sebagai respons masyarakat 

terhadap perubahan sosial, modernisasi, dan tantangan ekologis yang 

semakin kompleks. Dalam konteks ini, Mabokuy dapat dibaca sebagai 

medium pedagogis yang mencerminkan integrasi antara nilai ekologis 

(eko), kebermanfaatan praktis (pragma), dan proses pembelajaran 

(pedagogik). Ketiga dimensi ini membentuk landasan apa yang disebut 

sebagai Eco-Pragma Pedagogik, yaitu model pendidikan berbasis budaya 

lokal yang mengarahkan masyarakat pada pemahaman ekologis sekaligus 

memelihara identitas kulturalnya. 

 
Gambar 1. Festival Kopi Rajadesa 

Sumber: Dokumentasi Penelitian 2025 

‎Pada mulanya, masyarakat Purwaraja dikenal sebagai komunitas 

pengrajin bambu yang berinteraksi erat dengan alam, khususnya dengan 

hutan bambu yang menjadi sumber utama bahan baku kerajinan. Kerajinan 

seperti boboko, hihid, nyiru, hingga dudukuy merupakan bagian integral 

dari kehidupan sehari-hari sekaligus simbol kearifan lokal yang diwariskan 

turun-temurun (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Namun, modernisasi dan 

masuknya produk pabrikan berbahan plastik mulai menggeser peran 

kerajinan bambu dalam kehidupan masyarakat. Permintaan menurun, 

generasi muda mulai meninggalkan keterampilan menganyam, dan banyak 

pengrajin tidak lagi menjadikan kerajinan bambu sebagai sumber utama 

ekonomi. Inilah titik ketika Mabokuy memainkan peran transformasional. 

Seni helaran yang memadukan kreativitas anyaman bambu dengan boneka 

raksasa, musik, dan atraksi komunal ini berhasil menghidupkan kembali 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  9 

minat masyarakat pada bambu sebagai identitas ekologis dan kultural. 

Transformasi kearifan lokal terjadi melalui perubahan fungsi bambu: dari 

benda utilitarian menjadi simbol seni, dari alat keseharian menjadi 

representasi estetis, dari kerajinan domestik menjadi ikon identitas 

Purwaraja. 

‎Transformasi ini sejalan dengan prinsip Community-Engaged Pedagogy 

yang ditegaskan (Yoder, 2016), bahwa pembelajaran yang bermakna terjadi 

ketika masyarakat secara aktif terlibat dalam praktik budaya yang menjadi 

identitasnya. Menurut Yoder, pendidikan komunitas tidak hanya terjadi 

dalam ruang kelas, tetapi melalui proses keterlibatan sosial, kolaborasi, dan 

partisipasi aktif dalam kegiatan masyarakat. Mabokuy hadir sebagai ruang 

belajar itu—sebuah arena pedagogis tempat anak-anak belajar menganyam 

dari para sesepuh, pemuda belajar memainkan alat musik tradisional, 

perempuan terlibat dalam pembuatan kostum, dan seluruh warga 

berkumpul untuk menyambut pementasan helaran. Keterlibatan kolektif ini 

menjadikan Mabokuy sebagai ruang pendidikan nonformal yang kuat, 

tempat nilai-nilai kearifan lokal diwariskan bukan melalui verbalitas, tetapi 

melalui aksi nyata, praktik sosial, dan pengalaman langsung. Dengan 

demikian, transformasi kearifan lokal terlihat dalam bagaimana masyarakat 

menjadikan Mabokuy sebagai media edukatif yang mempertahankan nilai 

tradisional sekaligus menyesuaikannya dengan konteks modern. 

‎Dari perspektif ekologis, Mabokuy berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai lingkungan dalam kehidupan masyarakat. Bambu yang 

digunakan dalam pembuatan boneka helaran dan kelengkapan lainnya 

memiliki fungsi ekologis yang penting: menahan erosi, mengatasi longsor, 

menyerap air, dan memperkuat struktur tanah. Simbol bambu tidak hanya 

estetis, tetapi juga ekologis mengajarkan bahwa harmoni antara manusia 

dan alam adalah bagian dari identitas budaya Purwaraja. Pandangan ini 

sejalan dengan gagasan Eco-Social Pedagogy yang dijelaskan Salimi et al. 

(2025), yaitu pendekatan pendidikan yang menyatukan nilai sosial, budaya, 

dan ekologis dalam satu sistem pembelajaran berbasis masyarakat.  

Menurut (Salimi et al., 2025), Eco-Social Pedagogy menekankan bahwa 

lingkungan sekitar dan kearifan lokal harus menjadi sumber belajar utama 

agar peserta didik memiliki ecoliteracy atau kesadaran ekologis. Dalam 

konteks Mabokuy, masyarakat Purwaraja belajar tentang pentingnya 

konservasi bambu, teknik pemilihan bahan yang berkelanjutan, serta 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

10  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

pengelolaan hutan bambu agar terus dapat memenuhi kebutuhan seni dan 

budaya. Praktik seleksi bambu secara bijak—tidak menebang bambu muda, 

memilih ruas tertentu, menjaga rumpun bambu agar tetap tumbuh—

menjadi wujud nyata pembelajaran ekologis berbasis tradisi. 

 
Gambar 2. Mabokuy & Nuansa Pedesaan 

Sumber: Dokumentasi Penelitian 2025 

‎Praktik ekologis ini sekaligus menjadi bukti bahwa Mabokuy adalah 

bentuk seni yang tidak dapat dipisahkan dari lingkungan alamnya. Ketika 

masyarakat membuat boneka Mabokuy, mereka tidak hanya memproduksi 

karya seni, tetapi juga melakukan praktik pelestarian lingkungan secara 

langsung. Transformasi kearifan lokal tampak dalam bagaimana 

keterampilan menganyam, pengetahuan tentang jenis bambu, dan 

manajemen lingkungan diwariskan melalui proses kreatif yang kolektif. 

Dengan demikian, Mabokuy bukan hanya pelestari budaya, tetapi juga 

pelestari ekosistem lokal. Inilah inti dari Eco-Pragma Pedagogik: 

pendidikan yang berakar pada kebutuhan riil masyarakat, berorientasi pada 

tindakan ekologis, dan dilakukan melalui praktik budaya yang hidup. 

‎Lebih jauh lagi, Mabokuy memainkan peran pragmatis dalam 

kehidupan masyarakat Purwaraja. Transformasi kearifan lokal tidak hanya 

tampak dalam aspek budaya dan ekologis, tetapi juga dalam fungsi 

ekonomi kreatif. Penelitian (Janan et al., 2022) menunjukkan bahwa sejak 

munculnya Mabokuy, jumlah produksi kerajinan bambu meningkat 

signifikan dan memperluas pangsa pasar pengrajin Purwaraja. Generasi 

muda yang sebelumnya kurang tertarik dengan kerajinan tradisional mulai 

kembali mempelajari teknik menganyam karena adanya peluang ekonomi 

dari industri budaya berbasis Mabokuy. Mabokuy menjadi katalisator 

munculnya lapangan kerja baru, seperti pembuatan kostum, dekorasi, alat 

musik, hingga jasa event budaya. Peran pragmatis inilah yang menjadikan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  11 

Mabokuy sebagai model pendidikan berbasis kebutuhan komunitas, karena 

ia tidak sekadar mengajarkan nilai budaya, tetapi juga menyediakan 

manfaat ekonomi nyata bagi masyarakat. Prinsip pragmatis ini sesuai 

dengan konsep Eko-Pragma Pedagogik, di mana nilai pendidikan harus 

relevan dengan kehidupan sehari-hari dan bermanfaat bagi kesejahteraan 

masyarakat.‎ 

‎Dari sisi sosial, Mabokuy menegaskan kembali nilai gotong royong, 

solidaritas, dan identitas komunal. Persiapan pementasan Mabokuy selalu 

melibatkan seluruh lapisan masyarakat: laki-laki, perempuan, orang tua, 

dan remaja. Nilai kolektif yang hidup melalui Mabokuy memperkuat kohesi 

sosial dan menciptakan ruang dialog antargenerasi. Proses ini menunjukkan 

bahwa pelestarian kearifan lokal tidak hanya terjadi melalui tindakan 

melestarikan benda atau objek budaya, tetapi melalui pelestarian relasi 

sosial yang menghidupkan tradisi itu sendiri. (Yoder, 2016) menjelaskan 

bahwa pembelajaran berbasis komunitas akan berhasil apabila masyarakat 

memiliki ruang kolaboratif untuk membangun identitas bersama. 

Transformasi kearifan lokal dalam Mabokuy terjadi karena seni ini 

menciptakan ruang tersebut—tempat tradisi tidak hanya ditampilkan, tetapi 

dihidupi bersama. 

‎ Transformasi kearifan lokal dalam kesenian Mabokuy dapat dipahami 

sebagai bentuk adaptasi budaya terhadap perubahan sosial yang terus 

berlangsung. Dalam konteks modern yang ditandai oleh budaya instan, 

dominasi konten digital, dan arus hiburan global, keberlanjutan Mabokuy 

menunjukkan apa yang oleh (Geertz, 1973) disebut sebagai kemampuan 

simbol budaya untuk dimaknai ulang sesuai konteks sosialnya. Pengemasan 

Mabokuy melalui boneka berukuran besar, warna cerah, dan bentuk 

ekspresif mencerminkan strategi simbolik agar tradisi tetap komunikatif 

bagi generasi kontemporer, tanpa kehilangan akar maknanya. Namun 

demikian, simbol-simbol tradisional seperti boboko dan dudukuy tetap 

dipertahankan sebagai “inti makna” yang merepresentasikan nilai-nilai 

agraris dan relasi manusia–alam dalam budaya Sunda. Proses ini sejalan 

dengan pandangan Koentjaraningrat (2009) bahwa kebudayaan bersifat 

dinamis dan selalu mengalami perubahan selektif, di mana unsur-unsur 

baru diadopsi tanpa menghilangkan struktur nilai dasarnya. Dengan 

demikian, adaptasi Mabokuy dapat dipahami sebagai bentuk cultural 

resilience, yakni ketahanan budaya yang memungkinkan tradisi bertahan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

12  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

dan relevan di tengah tekanan modernisasi, bukan dengan menolak 

perubahan, melainkan dengan mengolahnya secara kreatif dan kontekstual.. 

‎Selain itu, proses kreatif pembuatan Mabokuy mengondisikan 

masyarakat untuk berinisiatif, menggali kembali sejarah budaya mereka, 

dan memaknai ulang filosofi lokal. Transformasi kearifan lokal terjadi ketika 

masyarakat menciptakan narasi baru tentang tradisi mereka, yakni bahwa 

bambu bukan hanya alat rumah tangga, tetapi simbol identitas ekologis dan 

spiritual. Narasi ini sejalan dengan kajian Salimi et al. (2025) mengenai eco-

social pedagogy, di mana budaya lokal dapat menjadi sumber pembentukan 

kecerdasan ekologis jika diolah melalui proses kreatif dan sosial yang 

relevan dengan kehidupan modern. Dengan demikian, Mabokuy dapat 

dipandang sebagai “kurikulum budaya” yang mencakup nilai konservasi, 

etika lingkungan, kebersamaan, dan kreativitas, yang semuanya diwariskan 

melalui pengalaman. 

‎ Kesenian Mabokuy merepresentasikan transformasi kearifan lokal 

melalui proses adaptasi budaya yang mengintegrasikan nilai tradisional 

dengan tuntutan ekologis dan sosial masyarakat modern. Temuan ini 

sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat (2009) yang menegaskan 

bahwa kebudayaan bersifat dinamis dan senantiasa berkembang melalui 

seleksi dan reinterpretasi nilai sesuai konteks sosialnya. Integrasi nilai 

tersebut terwujud dalam tiga dimensi yang saling terkait. Pertama, dimensi 

ekologis yang tercermin dalam simbolisme bambu dan praktik 

pengelolaannya, sejalan dengan konsep indigenous environmental 

knowledge yang menempatkan pengetahuan lokal sebagai fondasi 

keberlanjutan ekologis berbasis komunitas (Berkes, 2012). Kedua, dimensi 

pragmatis yang menghadirkan manfaat ekonomi dan sosial melalui 

penguatan ekonomi kreatif, selaras dengan temuan penelitian terdahulu 

yang menempatkan Mabokuy sebagai strategi adaptif masyarakat dalam 

merespons perubahan ekonomi dan budaya (Janan et al., 2022) Ketiga, 

dimensi pedagogis yang menghadirkan proses pembelajaran berbasis 

pengalaman, praktik sosial, dan keterlibatan kolektif, sebagaimana 

ditegaskan oleh Dewey (1938) tentang learning by doing dan diperkuat oleh 

Freire (1970) mengenai pendidikan transformatif berbasis praktik kultural. 

Sintesis ketiga dimensi tersebut menegaskan bahwa Mabokuy tidak dapat 

dipahami semata sebagai seni helaran, melainkan sebagai model Eco-

Pragma Pedagogik yang berfungsi sebagai medium pendidikan ekologis 

berbasis budaya, sekaligus sebagai strategi pelestarian dan transformasi 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  13 

kearifan lokal Purwaraja agar tetap relevan dalam menghadapi tekanan 

modernisasi dan krisis lingkungan. 

2. Kesenian Mabokuy Menguatkan Kesadaran Ekologis Masyarakat 

Purwaraja? 

‎ Transformasi kearifan lokal dalam kesenian Mabokuy tampak jelas 

dari kemampuannya beradaptasi terhadap perubahan sosial tanpa 

kehilangan inti nilai budayanya. Dalam konteks modern yang ditandai oleh 

budaya instan, dominasi konten digital, dan arus hiburan global, Mabokuy 

menunjukkan apa yang oleh Geertz (1973) dipahami sebagai kemampuan 

simbol budaya yang terus dimaknai ulang sesuai konteks sosialnya. 

Pengemasan Mabokuy melalui boneka berukuran besar, warna cerah, dan 

bentuk ekspresif merupakan strategi kultural agar seni tersebut tetap 

komunikatif bagi generasi kontemporer, sementara simbol-simbol dasar 

seperti boboko dan dudukuy tetap dipertahankan sebagai representasi nilai 

agraris dan relasi manusia–alam masyarakat Sunda (Ramdani & Sudarto, 

2025). Hal ini ditegaskan Asep Rahmat (45 tahun), seniman dan perajin 

bambu Mabokuy, bahwa “bentuk Mabokuy memang harus dibuat menarik 

supaya anak muda mau melihat, tetapi makna anyaman bambu dan 

filosofinya tetap dijaga” (Wawancara, 2025). Pandangan ini sejalan dengan 

H. Dedi Suherman (58 tahun), tokoh masyarakat Purwaraja, yang 

menuturkan bahwa “Mabokuy bukan meninggalkan tradisi, melainkan cara 

merawat dan menyesuaikan seni agar tetap hidup di zaman sekarang” 

(Wawancara, 2025).  

Sementara itu, dari sudut pandang generasi muda, adaptasi ini justru 

menjadi pintu masuk keterlibatan budaya, sebagaimana diungkapkan Rizky 

Maulana (21 tahun), anggota komunitas seni Mabokuy, menyatakan bahwa 

“awalnya tertarik karena bentuknya unik dan modern, tetapi kemudian 

dipahami makna bambu tersebut, bukan hanya sebagai simbol kekuatan 

dan kelenturan, tetapi juga sebagai bentuk sikap saling gotong royong, dan 

hubungan manusia dengan alam” (Wawancara, 2025). Sejalan dengan 

pandangan Koentjaraningrat (2009) bahwa kebudayaan bersifat dinamis 

dan mengalami perubahan selektif, temuan ini menunjukkan bahwa 

adaptasi Mabokuy merupakan bentuk cultural resilience, yakni ketahanan 

budaya yang memungkinkan kesenian bertahan dan tetap relevan di tengah 

tekanan modernisasi melalui reinterpretasi simbolik dan praktik sosial yang 

berkelanjutan (Saputra et al., 2024; Pramesti et al., 2025). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

14  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

 
Gambar 3. Transformasi Kesenian Mabokuy 

Sumber: Dokumentasi Penelitian 2025 

Sebagai seni pertunjukan berbasis kearifan lokal, Mabokuy 

menghidupkan kembali pengetahuan ekologis tradisional yang mulai 

terpinggirkan oleh modernisasi dan industrialisasi budaya (Ianni et al., 

2015; Gómez-Baggethun, 2022). Pergeseran konsumsi masyarakat dari 

peralatan bambu ke produk plastik dan logam tidak hanya mengubah 

praktik material, tetapi juga mengaburkan makna ekologis bambu dalam 

kehidupan sehari-hari (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Melalui Mabokuy, 

bambu kembali dimaknai sebagai bagian dari sistem ekologis dan identitas 

budaya masyarakat. Hal ini sejalan dengan konsep Eco-Social Pedagogy yang 

menekankan bahwa pembentukan kesadaran ekologis harus berlangsung 

melalui keterlibatan sosial dan pengalaman budaya, bukan sekadar 

transmisi pengetahuan kognitif (Salimi et al., 2025). 

Penguatan kesadaran ekologis melalui Mabokuy berlangsung secara 

simbolik melalui representasi bambu dalam bentuk boneka helaran dan 

atribut pertunjukan (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Pola anyaman seperti 

boboko dan dudukuy memuat nilai-nilai filosofis masyarakat Sunda, seperti 

kesederhanaan, ketangguhan, dan keharmonisan dengan alam. Dalam 

perspektif antropologi simbolik, simbol budaya berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai karena menjadi “model dari” dan “model untuk” realitas 

social (Geertz, 1973). Dengan demikian, Mabokuy tidak hanya 

merepresentasikan lingkungan ekologis Purwaraja, tetapi juga membentuk 

orientasi tindakan masyarakat terhadap keberlanjutan alam melalui 

simbolisme yang dipahami secara kultural. 

Selain dimensi simbolik, Mabokuy membangun kesadaran ekologis 

melalui praktik budaya yang melibatkan interaksi langsung dengan 

lingkungan (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Proses pemilihan, pengolahan, 

dan pemanfaatan bambu dalam pembuatan Mabokuy mencerminkan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  15 

pengetahuan ekologis lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Praktik 

ini mengajarkan prinsip keberlanjutan, seperti pemilihan bambu sesuai usia 

dan teknik penebangan yang menjaga regenerasi. Temuan ini sejalan 

dengan penelitian Sudarto, Warto, dan Sariyatun (2025) yang menunjukkan 

bahwa seni tradisional berfungsi sebagai medium transmisi pengetahuan 

ekologis melalui praktik budaya yang melibatkan pengalaman langsung 

masyarakat dengan alam (Sudarto et al., 2025). 

Dimensi pedagogis Mabokuy tampak melalui proses pembelajaran 

sosial berbasis komunitas yang berlangsung secara intergenerasional 

(Rosmilawati & Darmawan, 2020; Brata et al., 2025). Keterlibatan anak-anak, 

pemuda, dan sesepuh dalam produksi dan pementasan Mabokuy 

menciptakan ruang pembelajaran ekologis yang bersifat partisipatif dan 

kontekstual (Sudarto et al., 2025).. Pembelajaran ini tidak bersifat formal, 

tetapi berlangsung melalui pengalaman kolektif dan kolaborasi sosial. 

Sejalan dengan konsep community-engaged pedagogy, pembelajaran berbasis 

komunitas mampu menghasilkan transformasi nilai dan perilaku karena 

berangkat dari pengalaman nyata dan keterlibatan sosial (Yoder, 2016). 

Lebih lanjut, kesadaran ekologis yang dibentuk melalui Mabokuy juga 

menyentuh dimensi emosional dan spiritual masyarakat. Dalam budaya 

Sunda, bambu tidak hanya dipahami sebagai sumber daya alam, tetapi 

sebagai simbol keseimbangan dan harmoni kehidupan (Yu, 2007; 

Choudhary et al., 2025). Interaksi emosional dan simbolik dengan bambu 

melalui Mabokuy memperkuat rasa tanggung jawab moral masyarakat 

terhadap lingkungan. Sudarto, Warto, dan Sariyatun (2025) menegaskan 

bahwa dimensi spiritual dalam seni tradisional memiliki peran penting 

dalam membangun etika ekologis yang berkelanjutan (Sudarto et al., 2025). 

Pementasan Mabokuy sebagai seni helaran berfungsi sebagai ruang 

publik kultural yang memungkinkan artikulasi pesan ekologis secara 

kolektif melalui pengalaman estetis dan interaksi sosial (Sudarto et al., 

2025). Dalam perspektif antropologi simbolik, Geertz (1973) memandang 

praktik budaya sebagai cultural text yang dimaknai bersama dan 

membentuk orientasi tindakan sosial masyarakat. Mabokuy bekerja dalam 

kerangka ini, di mana pesan ekologis tentang pelestarian bambu dan relasi 

manusia–alam tidak disampaikan secara verbal-instruktif, melainkan 

diinternalisasi melalui simbol, gerak, musik, dan partisipasi kolektif. 

Seorang pengrajin bambu sekaligus pemain helaran, Asep Rahmat (45 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

16  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

tahun), menyatakan bahwa “ketika Mabokuy diarak, orang tidak perlu 

dijelaskan panjang lebar soal bambu, karena mereka sudah melihat sendiri 

bambu itu hidup dalam kesenian” (Wawancara, 2025). Pandangan tersebut 

diperkuat H. Dedi Suherman (58 tahun), tokoh masyarakat Purwaraja, yang 

menegaskan bahwa “helaran Mabokuy itu jadi pengingat bersama, bahwa 

bambu bukan sekadar bahan kerajinan, tapi bagian dari kehidupan dan 

alam yang harus dijaga” (Wawancara, 2025).  

Dari perspektif generasi muda, pengalaman estetis ini mendorong 

refleksi ekologis yang bersifat afektif, sebagaimana diungkapkan Rizky 

Maulana (21 tahun), anggota komunitas seni Mabokuy, yang menyatakan 

“setelah ikut helaran, saya merasa punya tanggung jawab menjaga bambu, 

karena itu bagian dari identitas kami” (Wawancara, 2025). Dengan 

demikian, Mabokuy berfungsi sebagai medium pembelajaran ekologis 

berbasis pengalaman sosial, selaras dengan temuan Berkes (2012) yang 

menegaskan bahwa kesadaran ekologis tumbuh efektif melalui praktik 

budaya kolektif. Mabokuy bukan sekadar sebagai seni pertunjukan atau 

simbol budaya, tetapi sebagai cultural text yang beroperasi sebagai praktik 

pedagogik ekologis berbasis komunitas (Graham, 2007; de Carvalho, 2022), 

sehingga memperluas kajian humaniora dan etnografi dari analisis 

representasi budaya menuju pemahaman tentang seni sebagai agen 

pembentuk kesadaran dan perilaku ekologis. 

 

SIMPULAN 

Penelitian menyimpulkan bahwa kesenian Mabokuy merupakan bentuk 

transformasi kearifan lokal masyarakat Purwaraja berfungsi sebagai medium 

pedagogik kultural dalam kerangka Eco-Pragma Pedagogik. Mabokuy tidak 

hanya berperan sebagai seni helaran berbasis anyaman bambu, tetapi juga 

sebagai praktik pendidikan ekologis berbasis komunitas yang mengintegrasikan 

nilai budaya, kesadaran lingkungan, dan kebermanfaatan sosial-ekonomi. 

Transformasi kearifan lokal tercermin dalam pergeseran fungsi bambu dari 

objek utilitarian menjadi simbol ekologis dan identitas budaya yang dimaknai 

ulang melalui praktik seni kolektif. 

Penguatan kesadaran ekologis masyarakat Purwaraja melalui Mabokuy 

berlangsung secara simbolik dan praksis. Simbolisme bambu dalam bentuk 

boboko dan dudukuy merepresentasikan nilai keberlanjutan, keseimbangan, dan 

harmoni manusia dengan alam, sementara praktik pengelolaan bambu dalam 

proses produksi Mabokuy merefleksikan pengetahuan ekologis lokal yang 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  17 

berorientasi pada prinsip keberlanjutan. Proses ini diperkuat oleh pembelajaran 

sosial berbasis komunitas yang bersifat partisipatif dan intergenerasional, 

sehingga nilai-nilai ekologis terinternalisasi melalui pengalaman langsung, 

bukan sekadar pemahaman kognitif. 

Secara teoretis, penelitian memberikan kontribusi pada pengembangan 

kajian pendidikan berbasis budaya dengan menegaskan bahwa praktik seni 

tradisional dapat diposisikan sebagai model Eco-Pragma Pedagogik yang efektif 

dalam membangun ecoliteracy masyarakat. Secara praktis, kesenian Mabokuy 

berpotensi menjadi strategi alternatif pendidikan ekologis nonformal yang 

kontekstual, adaptif, dan berkelanjutan. Oleh karena itu, pelestarian dan 

pengembangan Mabokuy perlu didukung melalui kebijakan kebudayaan dan 

pendidikan berbasis kearifan lokal agar mampu menjawab tantangan degradasi 

lingkungan dan disrupsi budaya di era modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adler, R. H. (2022). Trustworthiness in qualitative research. Journal of Human 

Lactation, 38(4), 598-602. https://doi.org/10.1177/08903344221116620 

Affifi, R. R. (2015). Educating in a multispecies world. University of Toronto 

(Canada). http://hdl.handle.net/1807/72849 

Alfarizi, R., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Value of Local Wisdom in the 

Nadran Tradition at the Ki Buyut Manguntapa Site in Baregbeg District, 

Ciamis. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 206-229. 

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5490 

Allen, D. B. (2018). Culture and self: Philosophical and religious perspectives, East and 

West. Routledge. 

Altmeyer, S. (2021). Religious education for ecological sustainability: An initial 

reality check using the example of everyday decision-making. Journal of 

Religious Education, 69(1), 57-74. https://doi.org/10.1007/s40839-020-00131-5 

Ananda, N., & Albina, M. (2025). Kajian Metode Etnografi untuk Penelitian di 

Bidang Pendidikan. Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, 2(4), 368–379. 

Bennett, J. W. (2017). The ecological transition: cultural anthropology and human 

adaptation. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781351304726 

Berkes, F., & Turner, N. J. (2006). Knowledge, learning and the evolution of 

conservation practice for social-ecological system resilience. Human ecology, 

34(4), 479-494. https://doi.org/10.1007/s10745-006-9008-2 

Berkes, F. (2012). Sacred Ecology (3rd ed.). Routledge. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

18  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

Brata, Y. R., Sugiarto, B. R., Nurholis, E., & Sudarto, S. (2025). Haling ku Aing: A 

Multimodal Pragmatics Analysis of Sundanese Cultural Values on A Tiktok 

Video. Cultura: International Journal of Philosophy of Culture and Axiology, 

22(5), 177-188. https://doi.org/10.5281/zenodo.18205713 

Childe, G. (1950). The Urban Revolution (Vol. 21, Issue 1). 

Choudhary, A. K., Kumar, A., Kumari, P., Kumari, S., Kumar, R., Ranjan, R., & 

Khan, I. (2025). Bamboo: A Symbol of Tradition, Faith and Climate 

Resilience. Applied Sciences Research Periodicals, 3(04), 192-214. 

https://doi.org/10.63002/asrp.304.1051 

de Carvalho, T. (2022). Arts-based eco-social pedagogical approach in primary school 

setting: how to help future generations shape a better world?. 

https://urn.fi/URN:NBN:fi:amk-2022120426190 

Farhaeni, M. (2023). Etika lingkungan, manusia dan kebudayaan. Deepublish. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures Selected Essays by Clifford Geertz. 

Basic Books, Inc., Publishers NEW. 

Gómez-Baggethun, E. (2022). Is there a future for indigenous and local 

knowledge?. The Journal of Peasant Studies, 49(6), 1139-1157. 

https://doi.org/10.1080/03066150.2021.1926994 

Goudie, A. S. (2018). Human impact on the natural environment: Past, present and 

future. John Wiley & Sons. 

Graham, M. A. (2007). Art, ecology and art education: Locating art education in 

a critical place-based pedagogy. Studies in art education, 48(4), 375-391. 

https://doi.org/10.1080/00393541.2007.11650115 

Griswold, W. (2012). Cultures and societies in a changing world. Sage. 

https://doi.org/10.4135/9781452240534 

Herlambang, Y. T. (2021). Pedagogik: Telaah kritis ilmu pendidikan dalam 

multiperspektif. Bumi Aksara. 

Hidajat, R. (2025). Seni Pertunjukan & Pariwisata Budaya Indonesia. Media Nusa 

Creative (MNC Publishing). 

Ianni, E., Geneletti, D., & Ciolli, M. (2015). Revitalizing traditional ecological 

knowledge: a study in an alpine rural community. Environmental 

management, 56(1), 144-156. https://doi.org/10.1007/s00267-015-0479-z 

Janan, S., Brata, Y. R., & Budiman, A. (2022). Dampak Perkembangan Kesenian 

“Mabokuy” Terhadap Perekonomian Masyarakat Desa Purwaraja 

Kecamatan Rajadesa Kabupaten Ciamis Tahun 2015-2020 Sarah. J-KIP 

(Jurnal Keguruan Dan Ilmu Pendidikan), 3(1), 131–142. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu antroplogi. Jakarta: Rineka Cipta. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  19 

Kowner, R., Bar-Oz, G., Biran, M., Shahar, M., & Shelach-Lavi, G. (Eds.). (2019). 

Animals and Human Society in Asia: Historical, Cultural and Ethical 

Perspectives. Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

Kusmayadi, Y., & Sudarto, S. (2024). Mabokuy Sebagai Wujud Kesadaran 

Ecoliteracy Masyarakat Purwaraja – Rajadesa. Jurnal Artefak, 11(1l), 115–128. 

https://doi.org/10.25157/ja.v11i1.14135 

Marfai, M. A. (2019). Pengantar etika lingkungan dan Kearifan lokal. Ugm Press. 

Niman, E. M. (2019). Kearifan lokal dan upaya pelestarian lingkungan alam. 

Jurnal pendidikan dan kebudayaan Missio, 11(1), 91-106. 

Nurfatikhah, N. (2025). Perancangan Akademi Bambu Brajan di Sleman dengan 

Pendekatan Eco-culture. Universitas Islam Indonesia. 

Nurhadi, A., & Budhi, S. (2025). Kesenian Masukkiri sebagai Media Integrasi 

Sosial dan Nilai Keislaman Komunitas Bugis Pagatan. Huma: Jurnal 

Sosiologi, 4(2), 180–193. 

Nurhayanto, P., & Wildan, D. (2016). Transformasi nilai-nilai kearifan lokal 

masyarakat adat Cireundeu. Sosietas: Jurnal Pendidikan Sosiologi, 6(1). 

https://doi.org/10.17509/sosietas.v6i1.2872 

O'reilly, K. (2012). Ethnographic methods. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203864722 

Peterson, A. L. (2001). Being human: Ethics, environment, and our place in the world. 

Univ of California Press. 

Pramesti, C. S., Husnan, C., Dapik, Z., Yuyus, Y., Manap, D. A., & Nurholis, E. 

(2025). Socio-Ecological Conservation in the Architecture of Kampung Adat 

Dukuh: A Critical Study Approach Based on Lawrence and Barrie. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(1), 1-18. 

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5331 

Pretty, J. (2011). Interdisciplinary progress in approaches to address social-

ecological and ecocultural systems. Environmental Conservation, 38(2), 127-

139. 

Puspita, A. M. I., SD, S. P., Suryanti, M. P., Mariana, N., & Paksi, H. P. (2024). 

Etnopedagogi Berkelanjutan di Pendidikan Dasar. Indonesia Emas Group. 

Ramdani, D., & Sudarto, S. (2025). The Philosophical Meaning of Bamboo in 

Mabokuy Art and Ecoliteracy Purwaraja Community – Rajadesa. JAMASAN: 

Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(1), 110–126. 

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5409 

Reed, M. S., Fraser, E. D., & Dougill, A. J. (2006). An adaptive learning process 

for developing and applying sustainability indicators with local 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

20  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

communities. Ecological economics, 59(4), 406-418. 

https://doi.org/10.1016/j.ecolecon.2005.11.008 

Rosmilawati, I., & Darmawan, D. (2020, June). Intergenerational Learning: 

Valuable Learning Experiences for Baduy Youth. In International Conference 

on Science and Education and Technology (ISET 2019) (pp. 501-504). Atlantis 

Press. https://doi.org/10.2991/assehr.k.200620.099 

Royani, A., & Junaidi, M. (2024). Penguatan Ecoliteracy Santri Berbasis Kearifan 

Lokal. Abdi Kami Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 7(1), 120–128. 

Sahlins, M. D. (2013). Culture and environment: The study of cultural ecology. In 

Theory in anthropology (pp. 367-373). Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781315017990-45 

Salimi, M., Maret, U. S., Zainnuri, H., Maret, U. S., Hidayah, R., Maret, U. S., 

Surya, A., Maret, U. S., & Fauziah, M. (2025). Scoping Review : Proses Dan 

Luaran Pembelajaran Eco-. 12(September), 87–106. 

Santoso, L., Kasuma, G., & Alfian, I. N. (2009). Kearifan Ekologis Tengger: Studi 

Etnografi Tentang Pengelolaan Lingkungain Berbasiskan Kearifan Lokal 

Masyarakat Adat Tengger. Laporan Penelitian. LEMBAGA PENELITIAN, 

Surabaya. 

Saputra, R., Hasanah, N., Azis, M., Putra, M. A., & Armayadi, Y. (2024). Peran 

seni dalam mempertahankan identitas budaya lokal di era modern. 

Besaung: Jurnal Seni Desain Dan Budaya, 9(2), 183-195. 

https://doi.org/10.36982/jsdb.v9i2.4044 

Satria, A. (2009). Ekologi politik nelayan. Lkis Pelangi Aksara. 

Sewell, W. H. (2008). The concept (s) of culture. In Practicing history (pp. 76-95). 

Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203931950-12 

Steffen, W., Crutzen, P. J., & McNeill, J. R. (2007). The Anthropocene: are 

humans now overwhelming the great forces of nature. Ambio-Journal of 

Human Environment Research and Management, 36(8), 614-621. 

https://doi.org/10.1579/0044-7447(2007)36[614:TAAHNO]2.0.CO;2 

Sudarto, S., Warto, W., Sariyatun, S., & Musadad, A. A. (2025). Integrasi 

Pedagogi Reflektif dan Eco-Pedagogy dalam Konstruksi Kausalitas Sejarah: 

Membangun Kesadaran Nilai Lingkungan melalui Landscape Budaya 

dalam Pembelajaran Sejarah. Jurnal Artefak, 12(1), 213-236. 

http://dx.doi.org/10.25157/ja.v12i1.20669 

Sudarto, S., Nurholis, E., Brata, Y. R., & Ramdani, D. (2025). Tari Jalungmas 

Cilacap: Representasi Masyarakat Pesisir, Makna, Simbol, dan Refleksi 

Karakter dalam Perspektif Ekologi. Jurnal Artefak, 12(2), 285-404. 

http://dx.doi.org/10.25157/ja.v12i2.22132 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming 

Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21. 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  21 

Sudarto, S., Nurholis, E., & Brata, Y. R. (2024). Potensi Sintren Sebagai Sumber 

Nilai dan Spiritual Masyarakat Petani Patimuan. Jurnal Artefak, 11(2), 229-

244. http://dx.doi.org/10.25157/ja.v11i2.16437 

Sugiarto, B. R., Kusnandi, K., Iskhak, I., Andi, R., Friatin, L. Y., Rohayati, D., ... & 

Budiman, A. (2025). Sadar Bahasa, Sadar Diri: Revolusi Sunyi dalam Konservasi 

Budaya. Minhaj Pustaka. https://doi.org/10.71457/668959 

Tapung, M. (2024). Penguatan Tema “Kearifan Lokal” berbasis pada Pemikiran 

“Ecological Literacy” David Orr pada Projek Penguatan Profil Pelajar 

Pancasila. Journal of Syntax Literate, 9(7). 3429-3443. 

https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v9i7.15780 

Wals, A. E. (Ed.). (2023). Social learning towards a sustainable world: Principles, 

perspectives, and praxis. Brill. 

Wicaksana, I. D. K. (2024, August). Makna Dan Nilai Seni Rupa Papua Sebagai 

Bentuk Identitas Budaya Berbasis Kearifan Lokal: Suatu Tinjauan 

Interdisipliner. In Prosiding Seminar Nasional Pusaran Urban (Vol. 4, pp. 98-

120). https://doi.org/10.36806/psnpu.v4i.148 

Wilantara, M. (2024). Rekonstruksi Komunikasi Pariwisata Bali Mengubah 

Pandangan Budaya Dari Globalitas Ke Lokalitas. Deepublish. 

Yoder, S. D. (2016). Pragmatism , Pedagogy , and Community Service Learning. 5–15. 

Yu, X. (2007). Bamboo: Structure and culture. fastened to sapling bent back like a 

spring and so arranged that it shall be released just as the animal is opposite the 

spear point, 133, 23-24. https://doi.org/10.1007/978-3-319-56808-9 

Zuhriyah, D. E. F., Mamesah, M. F. A. S. I., Ramadhani, N. R. F., Auliarahma, S., 

Khoiruna, N. B., Munjiyat, S. N., Nabila, S., & Royyan, N. N. (2025). Analisis 

Filsafat Pendidikan John Dewey Melalui Konsep Learning by Doing dalam 

Pendidikan Modern. Indonesian Journal of Multidisciplinary Studies, 1(3), 1–

20. 

 

 

Daftar Wawancara 

Asep Rahmat (2025) – Seniman helaran Mabokuy dan perajin anyaman bambu, 

Desa Purwaraja. 

H. Dedi Suherman (2025) – Tokoh masyarakat dan penggerak kegiatan budaya 

lokal, Desa Purwaraja. 

Rizky Maulana (2025) – Pemuda komunitas seni Mabokuy, Desa Purwaraja. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

