Q/ JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah
ERs /012 No.1 Pebruari 2026

https://ojs.unigal.ac.id/index.php/jamasan/article/view/5763

Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming Local
Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the
Purwaraja Community

Marnastiar Munsyid?’, Riska Sintia?, Santy Rahmawati?

123 Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh
* Corresponding author: marnastiar_munsyid@student.unigal.ac.id

Article History: ABSTRACT
Received: 17-01-2026 This study aims to analyze Mabokuy art as a transformation of local
Revised: 22-01-2026 wisdom within the framework of Eco-Pragma Pedagogy and its
Accepted: 23-01-2026 contribution to strengthening ecological awareness in the Purwaraja
Published: 23-01-2026 community. The research employed a qualitative method with an
ethnographic approach, utilizing participatory observation, in-depth
Keywords: interviews, and cultural documentation. The findings reveal that
Mabokny art, local wisdom, eco- Mabokuy functions not only as a bamboo-based helaran art

R ) ) performance but also as a form of cultural pedagogy that integrates

ecological, social, and economic values in a contextual manner. The
symbolism of bamboo in Mabokuy represents sustainability, harmony
between humans and nature, and Sundanese cultural identity.
Furthermore, collective practices in the production and performance
processes serve as experiential and intergenerational learning spaces
that internalize ecoliteracy through community-based social practices.
This study concludes that traditional arts grounded in local wisdom
possess significant potential as adaptive and sustainable non-formal
ecological education models in responding to the challenges of
modernization and environmental degradation.

Citation: Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of
Mabokuy Art: Transforming Local Wisdom as a Medium for Strengthening
Ecological Literacy in the Purwaraja Community. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa
Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

DOI: https://doi.org/10.25157/jamasan.v2i1.5763 ‘ii’t SHes e e ‘

PENDAHULUAN

Perkembangan peradaban manusia sejak masa awal tidak dapat
dilepaskan dari upaya manusia beradaptasi dengan lingkungan alamnya
(Steffen et al., 2007; Bennett, 2017; Goudie, 2018). Hubungan manusia dengan
alam membentuk sistem pengetahuan, nilai, norma, serta praktik budaya yang
diwariskan lintas generasi, dan berkembang serta beradaptasi terhadap kondisi
ekologis tertentu (Steward, 1955). Lingkungan tidak menentukan budaya secara

mutlak, tetapi membentuk batas dan peluang bagi manusia dalam

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 1



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:marnastiar_munsyid@student.unigal.ac.id

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

mengembangkan sistem sosial, teknologi, dan simbol budaya (Sewell, 2008;
Griswold, 2012; Sahlins, 2013). Teori ini menegaskan bahwa praktik budaya
lahir dari kebutuhan ekologis yang kontekstual. Koentjaraningrat (2009)
menjelaskan bahwa kebudayaan terbentuk sebagai respons manusia terhadap
tantangan lingkungannya, sedangkan (Childe, 1950) menegaskan bahwa
peradaban berkembang melalui kemampuan manusia menciptakan teknologi
dan sistem sosial yang selaras dengan ekologi sekitarnya. Namun, di era
modern yang ditandai globalisasi, industrialisasi, dan cara hidup konsumtif,
hubungan harmonis manusia dengan alam semakin melemah.

Nilai-nilai lokal berbasis kearifan ekologis semakin terpinggirkan oleh
dominasi pola pikir pragmatis-materialistik yang menempatkan efisiensi
ekonomi dan komodifikasi sumber daya alam sebagai orientasi utama
kehidupan sosial (Santoso et al., 2009; Alfarizi et al., 2025). Kondisi ini
melahirkan konflik mendasar antara logika pasar yang berorientasi pada
keuntungan jangka pendek dengan prinsip keberlanjutan ekologis dan
kelestarian budaya tradisional, di mana alam direduksi menjadi objek
eksploitasi, sementara praktik budaya lokal dianggap tidak relevan dan tidak
produktif (Satria, 2009; Farhaeni, 2023). Dampaknya tidak hanya berupa
degradasi lingkungan, tetapi juga erosi identitas budaya dan hilangnya
pengetahuan ekologis lokal yang selama ini berfungsi sebagai mekanisme sosial
pengendali relasi manusia dengan alam (Niman, 2019; Marfai, 2019; Alfarizi et
al., 2025). Urgensi persoalan ini terletak pada kenyataan bahwa tersingkirnya
kearifan ekologis berarti hilangnya landasan etis, pengetahuan praktis, dan
sistem nilai yang memungkinkan masyarakat menjaga keseimbangan ekologis
secara berkelanjutan, sehingga krisis lingkungan dan krisis kebudayaan saling
memperkuat dan menuntut upaya revitalisasi budaya lokal sebagai strategi
adaptif menghadapi tantangan tersebut (Wilantara, 2024).

Dalam menghadapi arus globalisasi dan industrialisasi yang mendorong
pola hidup konsumtif, ekoliterasi menjadi kebutuhan mendesak untuk
membangun kembali kesadaran manusia terhadap relasi ekologis yang
berkelanjutan (Tapung, 2024). Ekoliterasi tidak hanya berorientasi pada
pengetahuan lingkungan, tetapi juga pada pembentukan sikap dan tanggung
jawab ekologis dalam merespons dampak aktivitas manusia terhadap alam
(Ramdani & Sudarto, 2025). Globalisasi budaya dan dominasi produk industri
telah menggeser praktik tradisional serta melemahkan pengetahuan ekologis
lokal, sehingga alam semakin diposisikan sebagai komoditas ekonomi semata

(Nurhadi & Budhi, 2025). Kondisi ini mempertegas urgensi ekoliterasi berbasis

2 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

kearifan lokal sebagai strategi untuk menanamkan kembali nilai-nilai ekologis
yang kontekstual dan berkelanjutan, khususnya bagi generasi (Royani &
Junaidi, 2024). Masyarakat perlahan bergeser dari penggunaan peralatan
tradisional, seperti boboko dan dudukuy, menuju produk pabrikan berbahan
plastik dan logam. Pergeseran tersebut tidak hanya mengurangi nilai praktis
kerajinan bambu, tetapi juga mengikis pengetahuan ekologis masyarakat
mengenai budidaya, pengelolaan, dan pemanfaatan bambu secara
berkelanjutan. Kondisi tersebut menimbulkan kekhawatiran akan hilangnya
kearifan lokal yang selama ini menjadi fondasi relasi ekologis masyarakat
Sunda, terutama generasi muda yang mulai terpisah dari realitas budaya dan
lingkungan leluhurnya (Nurfatikhah, 2025).

Dalam konteks inilah muncul kesenian Mabokuy, singkatan dari “Manusia
Boboko dan Dudukuy”, berkembang sejak 2015 sebagai inovasi seni helaran
berbasis anyaman bambu. Mabokuy tidak hanya menghadirkan estetika visual
berupa boneka raksasa dari anyaman bambu, tetapi juga memadukan simbol-
simbol kultural, nilai ekologis, serta praktik sosial masyarakat Purwaraja.
Kesenian ini lahir dari kreativitas seniman dan pengrajin lokal yang melihat
peluang untuk meningkatkan nilai ekonomi kerajinan bambu sekaligus
menghidupkan kembali kearifan budaya setempat. Dengan demikian, Mabokuy
menjadi ruang artikulasi budaya yang menghubungkan tradisi, inovasi,
lingkungan, dan identitas lokal (Kusmayadi & Sudarto, 2024).

Dari perspektif pedagogis, Mabokuy memiliki potensi besar menjadi
media edukasi yang strategis. Hal ini sejalan dengan konsep Eco-Pragma
Pedagogik yang secara teoretis berakar pada pragmatisme pendidikan John
Dewey tentang learning by doing (Zuhriyah et al., 2025), ekopedagogi kritis
Paulo Freire dan Moacir Gadotti (2008) menekankan kesadaran ekologis
transformatif, serta konsep indigenous environmental knowledge Fikret Berkes
(2012), menempatkan kearifan lokal sebagai sumber pembelajaran ekologis
berbasis komunitas. Pendekatan ini tidak hanya bersifat kognitif, tetapi harus
terhubung dengan praktik hidup sehari-hari, budaya lokal, serta kebutuhan
ekologis masyarakat (Sugiarto et al., 2026). Dalam konteks Mabokuy, nilai
ekologis bambu, keterampilan menganyam, dan praktik gotong royong menjadi
sarana pendidikan yang menumbuhkan pengetahuan, kepedulian, hingga aksi
nyata dalam menjaga lingkungan. Dengan demikian, kesenian ini dapat dibaca

sebagai praktik pedagogik berbasis budaya yang berfungsi menginternalisasi

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 3



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

nilai ekologis melalui pengalaman estetik dan social (Sudarto et al., 2024;
Kusmayadi & Sudarto, 2024).

Penelitian (Janan et al, 2022) menunjukkan bahwa Mabokuy telah
meningkatkan produktivitas dan pemasaran kerajinan bambu, sehingga
memperkuat ekonomi kreatif masyarakat Purwaraja. Sementara itu, penelitian
(Ramdani & Sudarto, 2025) menegaskan bahwa bambu dalam Mabokuy bukan
sekadar material estetis, melainkan simbol etnoekologis yang membangun
kesadaran tentang pentingnya menjaga ekosistem. Sementara Hasil Temuan
(Kusmayadi & Sudarto, 2024) menunjukkan makna filosofis bambu dalam
kesenian Mabokuy sebagai simbol keberanian, keindahan alam, kekuatan,
ketangguhan, ketahanan, keluwesan, kesetiaan, dan penghormatan (Ramdani &
Sudarto, 2025). Hal mencerminkan bahwa dalam berbagai jenis kesenian dan
tradisi Sunda yang menggunakan bambu sebagai bagian penting dari unsur-
unsur budaya dan kehidupan masyarakatnya memiliki nilai yang tak terkira
terutama kekuatan ekspresif untuk menginternalisasi nilai ekologis dalam
ruang pembentukan kesadaran dan perubahan sosial.

Penelitian terdahulu mengenai kesenian Mabokuy pada umumnya masih
menitikberatkan pada aspek estetika, simbolisme bambu, serta kontribusinya
terhadap ekonomi kreatif dan identitas budaya masyarakat Purwaraja (Janan et
al, 2022; Kusmayadi & Sudarto, 2024, Ramdani & Sudarto, 2025), tanpa
mengaitkannya secara sistematis dengan kerangka pedagogik sebagai proses
pembelajaran sosial yang bersifat praksis. Dewey (1938) menegaskan bahwa
pembelajaran yang berakar pada pengalaman kolektif dan praktik budaya
memiliki daya transformatif membentuk sikap dan perilaku, sementara Freire
(1970) menempatkan praktik kultural sebagai medium penting membangun
kesadaran kritis masyarakat. Selain itu, Berkes (2012) menunjukkan bahwa
pengetahuan ekologis lokal hanya dapat dipahami secara utuh apabila
dianalisis sebagai proses belajar sosial yang hidup dan diwariskan melalui
praktik budaya komunitas.

Ketiadaan kajian yang memetakan bagaimana nilai-nilai ekologis
diartikulasikan melalui simbolisme bambu (Ramdani & Sudarto, 2025),
bagaimana praktik kolektif seni helaran Mabokuy memengaruhi perilaku
ekologis masyarakat (Kusmayadi & Sudarto, 2024), serta bagaimana kearifan
lokal direkonstruksi secara pedagogis untuk merespons tekanan modernisasi
dan krisis lingkungan, menunjukkan adanya kesenjangan teoretis yang
signifikan. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki urgensi akademik dan

praktis untuk menutup kekosongan tersebut dengan menghadirkan perspektif

4 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

baru yang memosisikan Mabokuy sebagai praktik Eco-Pragma Pedagogik, yakni
seni tradisional yang berfungsi sebagai medium pendidikan ekologis berbasis
komunitas dalam kajian humaniora dan etnografi.

Secara teoretis, Eco-Pragma Pedagogik berakar pada pedagogi kritis yang
memandang praktik budaya sebagai ruang pembentukan kesadaran dan
perubahan sosial. Freire (1970) menegaskan bahwa pembelajaran harus
berangkat dari pengalaman nyata masyarakat agar mampu membongkar relasi
dominatif, termasuk eksploitasi alam, sementara Dewey (1938) menekankan
pentingnya learning by doing dan pemecahan masalah kontekstual sebagai inti
pendidikan transformatif. Dalam perspektif ekologis, Berkes (2012) mengkritik
pendidikan lingkungan yang terlepas dari konteks budaya dan menegaskan
bahwa pengetahuan ekologis lokal berkembang melalui praktik sosial yang
hidup. Dengan demikian, Eco-Pragma Pedagogik tidak sekadar
mentransmisikan pengetahuan lingkungan, tetapi berfungsi sebagai pendekatan
pendidikan kritis yang menumbuhkan kesadaran ekologis melalui pengalaman
langsung, refleksi sosial, dan aksi kolektif berbasis budaya lokal. Eco-Pragma
Pedagogik menekankan integrasi kesadaran ekologis, pemecahan masalah
kontekstual, dan praktik transformatif yang berdampak langsung di masyarakat
(Affifi, 2015; Altmeyer, 2021).

Pendekatan ini sebagai pembelajaran yang terjadi melalui praktik sosial
yang berakar pada nilai-nilai lokal dan relevan dengan kebutuhan ekologis
masyarakat (Berkes & Turner, 2006; Reed et al., 2006; Pretty, 2011; Wals, 2023).
Dalam konteks Mabokuy, praktik menganyam, partisipasi helaran, simbolisme
bambu, hingga interaksi antargenerasi merupakan bagian dari proses
pedagogik yang membentuk ecoliteracy masyarakat Purwaraja. Hal ini sejalan
dengan Berkes (2012) mengenai indigenous environmental knowledge yang
menempatkan pengetahuan lokal sebagai fondasi keberlanjutan ekologis
berbasis komunitas. Eco-Pragma Pedagogik sangat relevan untuk penelitian di
lingkungan masyarakat karena memposisikan praktik sosial sebagai ruang
pedagogik, di mana pembelajaran ekologis berlangsung secara kontekstual,
partisipatif, dan berorientasi pada perubahan nyata.

Dari sisi sosial, Mabokuy memperkuat kohesi masyarakat dan
memperbarui identitas budaya melalui kegiatan kolektif yang melibatkan
partisipasi aktif warga (Nurhadi & Budhi, 2025). Identitas budaya tersebut
terwujud dalam praktik gotong royong, pembagian peran dalam pembuatan

boneka helaran, serta perayaan budaya yang memperkuat keterlibatan sosial

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 5



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

sekaligus membuka ruang dialog antargenerasi. Dalam perspektif pedagogik,
interaksi sosial ini menjadi wahana pembelajaran intergenerasional yang
memungkinkan pengetahuan budaya dan ekologis diwariskan secara
berkelanjutan (Herlambang, 2021; Puspita et al., 2024). Kondisi tersebut sejalan
dengan pandangan To Tin Anh 1984 Perbedaan budaya Timur dan Barat kerap
dipahami melalui orientasi nilai yang mendasari cara pandang manusia
terhadap relasi sosial dan alam. To Thi Anh (1984) menjelaskan bahwa budaya
Timur menekankan kolektivitas, harmoni sosial, serta keterikatan manusia
dengan alam dan dimensi spiritual, sementara budaya Barat lebih berorientasi
pada individualisme, rasionalitas instrumental, dan kecenderungan menguasai
alam.

Perspektif ini menempatkan relasi manusia—alam sebagai fondasi etis
kehidupan sosial dalam kebudayaan Timur (Peterson, 2001; Allen, 2018;
Kowner et al.,, 2019). Sementara itu, dari sudut pandang antropologi simbolik,
(Geertz, 1973) memandang kebudayaan sebagai sistem makna yang diwujudkan
melalui simbol dan praktik sosial, yang berfungsi membentuk orientasi
tindakan masyarakat. Dalam konteks ini, kesenian Mabokuy tidak hanya
merepresentasikan karakter budaya Timur sebagaimana dikemukakan To Thi
Anh, tetapi berfungsi sebagai simbol budaya yang memuat makna
keseimbangan manusia—alam dan kebersamaan sosial (Wicaksana, 2024;
Hidajat, 2025). Melalui praktik kolektif dan simbolisme bambu, Mabokuy
menjadi media edukasi kultural yang menginternalisasi nilai-nilai ekologis dan
mendorong transformasi perilaku masyarakat secara praksis, bukan sekadar
pada tataran pemahaman teoretis.

Urgensi penelitian ini semakin nyata mengingat degradasi lingkungan
dan melemahnya apresiasi terhadap budaya lokal akibat modernisasi. Apabila
tidak dikembangkan secara strategis, maka potensi Mabokuy sebagai media
pelestarian budaya dan pendidikan ekologis akan terhambat dan bahkan
menghilang seiring berkurangnya minat generasi muda terhadap tradisi
berbasis bambu. Keberlangsungan kesenian ini tidak hanya menentukan masa
depan identitas budaya Purwaraja, tetapi juga keberlanjutan praktik ekologis
yang menjadi pilar kehidupan masyarakat setempat (Kusmayadi & Sudarto,
2024).

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis
bagaimana konsep Eco-Pragma Pedagogik dimanifestasikan dalam kesenian
Mabokuy serta bagaimana transformasi kearifan lokal melalui seni ini

berkontribusi pada penguatan kesadaran ekologis masyarakat Purwaraja

6 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

(Nurhayanto & Wildan, 2016; Kusmayadi & Sudarto, 2024). Penelitian ini
diharapkan memberikan kontribusi ilmiah terhadap pengembangan teori
pendidikan berbasis budaya lokal, sekaligus menjadi referensi bagi
pengembangan kebijakan pelestarian budaya dan lingkungan yang lebih

kontekstual, partisipatif, dan berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
etnografi (O'reilly, 2012; Adler, 2022), untuk memahami secara mendalam
praktik kebudayaan, simbolisme ekologis, serta proses pedagogis yang
berlangsung dalam kesenian Mabokuy di Desa Purwaraja (Kusmayadi &
Sudarto, 2024). Pendekatan etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti
mengamati secara langsung kehidupan budaya masyarakat dan menggali
makna tindakan sosial dari sudut pandang “orang dalam” (emic). Data
dikumpulkan melalui observasi partisipatif terhadap kegiatan pembuatan dan
pementasan Mabokuy, wawancara mendalam dengan pengrajin bambu, seniman
lokal, tokoh masyarakat, dan anggota komunitas seni, serta dokumentasi
berupa foto, video, dan arsip lokal yang berkaitan dengan perkembangan
kesenian tersebut (Ramdani & Sudarto, 2025). Selain itu, teknik etnografi seperti
catatan lapangan, rekaman aktivitas, analisis artefak budaya, dan keterlibatan
langsung dalam aktivitas komunitas digunakan untuk memperoleh
pemahaman holistik mengenai pola perilaku, keyakinan, nilai, serta relasi
ekologis masyarakat Purwaraja (Ananda & Albina, 2025). Analisis data
dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan sehingga temuan yang diperoleh benar-benar
merefleksikan dinamika budaya dan ekologis masyarakat. Dengan pendekatan
ini, penelitian mampu menangkap realitas budaya yang hidup serta praktik
ekologis yang terintegrasi dalam kesenian Mabokuy secara komprehensif dan
kontekstual (Sasmita, 2024).

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Kesenian Mabokuy Mewakili Transformasi Kearifan Lokal dalam
Kerangka Eco-Pragma Pedagogik di Masyarakat Purwaraja

Kesenian Mabokuy merupakan sebuah fenomena budaya yang

menarik karena tidak hanya berfungsi sebagai seni helaran yang

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 7



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

memeriahkan perayaan atau festival, tetapi juga menjadi representasi
transformasi kearifan lokal masyarakat Purwaraja yang berakar pada
tradisi, ekologi, dan kehidupan sosial komunitasnya. Transformasi tersebut
tidak hadir secara tiba-tiba, melainkan muncul sebagai respons masyarakat
terhadap perubahan sosial, modernisasi, dan tantangan ekologis yang
semakin kompleks. Dalam konteks ini, Mabokuy dapat dibaca sebagai
medium pedagogis yang mencerminkan integrasi antara nilai ekologis
(eko), kebermanfaatan praktis (pragma), dan proses pembelajaran
(pedagogik). Ketiga dimensi ini membentuk landasan apa yang disebut
sebagai Eco-Pragma Pedagogik, yaitu model pendidikan berbasis budaya
lokal yang mengarahkan masyarakat pada pemahaman ekologis sekaligus

memelihara identitas kulturalnya.

e
~ -

Gambar 1. Festival Kopi Rajadesa
Sumber: Dokumentasi Penelitian 2025

Pada mulanya, masyarakat Purwaraja dikenal sebagai komunitas
pengrajin bambu yang berinteraksi erat dengan alam, khususnya dengan
hutan bambu yang menjadi sumber utama bahan baku kerajinan. Kerajinan
seperti boboko, hihid, nyiru, hingga dudukuy merupakan bagian integral
dari kehidupan sehari-hari sekaligus simbol kearifan lokal yang diwariskan
turun-temurun (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Namun, modernisasi dan
masuknya produk pabrikan berbahan plastik mulai menggeser peran
kerajinan bambu dalam kehidupan masyarakat. Permintaan menurun,
generasi muda mulai meninggalkan keterampilan menganyam, dan banyak
pengrajin tidak lagi menjadikan kerajinan bambu sebagai sumber utama
ekonomi. Inilah titik ketika Mabokuy memainkan peran transformasional.
Seni helaran yang memadukan kreativitas anyaman bambu dengan boneka

raksasa, musik, dan atraksi komunal ini berhasil menghidupkan kembali

8 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

minat masyarakat pada bambu sebagai identitas ekologis dan kultural.
Transformasi kearifan lokal terjadi melalui perubahan fungsi bambu: dari
benda wutilitarian menjadi simbol seni, dari alat keseharian menjadi
representasi estetis, dari kerajinan domestik menjadi ikon identitas
Purwaraja.

Transformasi ini sejalan dengan prinsip Community-Engaged Pedagogy
yang ditegaskan (Yoder, 2016), bahwa pembelajaran yang bermakna terjadi
ketika masyarakat secara aktif terlibat dalam praktik budaya yang menjadi
identitasnya. Menurut Yoder, pendidikan komunitas tidak hanya terjadi
dalam ruang kelas, tetapi melalui proses keterlibatan sosial, kolaborasi, dan
partisipasi aktif dalam kegiatan masyarakat. Mabokuy hadir sebagai ruang
belajar itu—sebuah arena pedagogis tempat anak-anak belajar menganyam
dari para sesepuh, pemuda belajar memainkan alat musik tradisional,
perempuan terlibat dalam pembuatan kostum, dan seluruh warga
berkumpul untuk menyambut pementasan helaran. Keterlibatan kolektif ini
menjadikan Mabokuy sebagai ruang pendidikan nonformal yang kuat,
tempat nilai-nilai kearifan lokal diwariskan bukan melalui verbalitas, tetapi
melalui aksi nyata, praktik sosial, dan pengalaman langsung. Dengan
demikian, transformasi kearifan lokal terlihat dalam bagaimana masyarakat
menjadikan Mabokuy sebagai media edukatif yang mempertahankan nilai
tradisional sekaligus menyesuaikannya dengan konteks modern.

Dari perspektif ekologis, Mabokuy berfungsi sebagai sarana
internalisasi nilai lingkungan dalam kehidupan masyarakat. Bambu yang
digunakan dalam pembuatan boneka helaran dan kelengkapan lainnya
memiliki fungsi ekologis yang penting: menahan erosi, mengatasi longsor,
menyerap air, dan memperkuat struktur tanah. Simbol bambu tidak hanya
estetis, tetapi juga ekologis mengajarkan bahwa harmoni antara manusia
dan alam adalah bagian dari identitas budaya Purwaraja. Pandangan ini
sejalan dengan gagasan Eco-Social Pedagogy yang dijelaskan Salimi et al.
(2025), yaitu pendekatan pendidikan yang menyatukan nilai sosial, budaya,
dan ekologis dalam satu sistem pembelajaran berbasis masyarakat.

Menurut (Salimi et al., 2025), Eco-Social Pedagogy menekankan bahwa
lingkungan sekitar dan kearifan lokal harus menjadi sumber belajar utama
agar peserta didik memiliki ecoliteracy atau kesadaran ekologis. Dalam
konteks Mabokuy, masyarakat Purwaraja belajar tentang pentingnya

konservasi bambu, teknik pemilihan bahan yang berkelanjutan, serta

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 9



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

10

pengelolaan hutan bambu agar terus dapat memenuhi kebutuhan seni dan
budaya. Praktik seleksi bambu secara bijak —tidak menebang bambu muda,
memilih ruas tertentu, menjaga rumpun bambu agar tetap tumbuh—

menjadi wujud nyata pembelajaran ekologis berbasis tradisi.

Gambar 2. Mabokuy & Nuansa Pedesaan

Sumber: Dokumentasi Penelitian 2025

Praktik ekologis ini sekaligus menjadi bukti bahwa Mabokuy adalah
bentuk seni yang tidak dapat dipisahkan dari lingkungan alamnya. Ketika
masyarakat membuat boneka Mabokuy, mereka tidak hanya memproduksi
karya seni, tetapi juga melakukan praktik pelestarian lingkungan secara
langsung. Transformasi kearifan lokal tampak dalam bagaimana
keterampilan menganyam, pengetahuan tentang jenis bambu, dan
manajemen lingkungan diwariskan melalui proses kreatif yang kolektif.
Dengan demikian, Mabokuy bukan hanya pelestari budaya, tetapi juga
pelestari ekosistem lokal. Inilah inti dari Eco-Pragma Pedagogik:
pendidikan yang berakar pada kebutuhan riil masyarakat, berorientasi pada
tindakan ekologis, dan dilakukan melalui praktik budaya yang hidup.

Lebih jauh lagi, Mabokuy memainkan peran pragmatis dalam
kehidupan masyarakat Purwaraja. Transformasi kearifan lokal tidak hanya
tampak dalam aspek budaya dan ekologis, tetapi juga dalam fungsi
ekonomi kreatif. Penelitian (Janan et al., 2022) menunjukkan bahwa sejak
munculnya Mabokuy, jumlah produksi kerajinan bambu meningkat
signifikan dan memperluas pangsa pasar pengrajin Purwaraja. Generasi
muda yang sebelumnya kurang tertarik dengan kerajinan tradisional mulai
kembali mempelajari teknik menganyam karena adanya peluang ekonomi
dari industri budaya berbasis Mabokuy. Mabokuy menjadi katalisator
munculnya lapangan kerja baru, seperti pembuatan kostum, dekorasi, alat

musik, hingga jasa event budaya. Peran pragmatis inilah yang menjadikan

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

Mabokuy sebagai model pendidikan berbasis kebutuhan komunitas, karena
ia tidak sekadar mengajarkan nilai budaya, tetapi juga menyediakan
manfaat ekonomi nyata bagi masyarakat. Prinsip pragmatis ini sesuai
dengan konsep Eko-Pragma Pedagogik, di mana nilai pendidikan harus
relevan dengan kehidupan sehari-hari dan bermanfaat bagi kesejahteraan
masyarakat.

Dari sisi sosial, Mabokuy menegaskan kembali nilai gotong royong,
solidaritas, dan identitas komunal. Persiapan pementasan Mabokuy selalu
melibatkan seluruh lapisan masyarakat: laki-laki, perempuan, orang tua,
dan remaja. Nilai kolektif yang hidup melalui Mabokuy memperkuat kohesi
sosial dan menciptakan ruang dialog antargenerasi. Proses ini menunjukkan
bahwa pelestarian kearifan lokal tidak hanya terjadi melalui tindakan
melestarikan benda atau objek budaya, tetapi melalui pelestarian relasi
sosial yang menghidupkan tradisi itu sendiri. (Yoder, 2016) menjelaskan
bahwa pembelajaran berbasis komunitas akan berhasil apabila masyarakat
memiliki ruang kolaboratif untuk membangun identitas bersama.
Transformasi kearifan lokal dalam Mabokuy terjadi karena seni ini
menciptakan ruang tersebut —tempat tradisi tidak hanya ditampilkan, tetapi
dihidupi bersama.

Transformasi kearifan lokal dalam kesenian Mabokuy dapat dipahami
sebagai bentuk adaptasi budaya terhadap perubahan sosial yang terus
berlangsung. Dalam konteks modern yang ditandai oleh budaya instan,
dominasi konten digital, dan arus hiburan global, keberlanjutan Mabokuy
menunjukkan apa yang oleh (Geertz, 1973) disebut sebagai kemampuan
simbol budaya untuk dimaknai ulang sesuai konteks sosialnya. Pengemasan
Mabokuy melalui boneka berukuran besar, warna cerah, dan bentuk
ekspresif mencerminkan strategi simbolik agar tradisi tetap komunikatif
bagi generasi kontemporer, tanpa kehilangan akar maknanya. Namun
demikian, simbol-simbol tradisional seperti boboko dan dudukuy tetap
dipertahankan sebagai “inti makna” yang merepresentasikan nilai-nilai
agraris dan relasi manusia—alam dalam budaya Sunda. Proses ini sejalan
dengan pandangan Koentjaraningrat (2009) bahwa kebudayaan bersifat
dinamis dan selalu mengalami perubahan selektif, di mana unsur-unsur
baru diadopsi tanpa menghilangkan struktur nilai dasarnya. Dengan
demikian, adaptasi Mabokuy dapat dipahami sebagai bentuk cultural

resilience, yakni ketahanan budaya yang memungkinkan tradisi bertahan

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 11



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

12

dan relevan di tengah tekanan modernisasi, bukan dengan menolak
perubahan, melainkan dengan mengolahnya secara kreatif dan kontekstual..

Selain itu, proses kreatif pembuatan Mabokuy mengondisikan
masyarakat untuk berinisiatif, menggali kembali sejarah budaya mereka,
dan memaknai ulang filosofi lokal. Transformasi kearifan lokal terjadi ketika
masyarakat menciptakan narasi baru tentang tradisi mereka, yakni bahwa
bambu bukan hanya alat rumah tangga, tetapi simbol identitas ekologis dan
spiritual. Narasi ini sejalan dengan kajian Salimi et al. (2025) mengenai eco-
social pedagogy, di mana budaya lokal dapat menjadi sumber pembentukan
kecerdasan ekologis jika diolah melalui proses kreatif dan sosial yang
relevan dengan kehidupan modern. Dengan demikian, Mabokuy dapat
dipandang sebagai “kurikulum budaya” yang mencakup nilai konservasi,
etika lingkungan, kebersamaan, dan kreativitas, yang semuanya diwariskan
melalui pengalaman.

Kesenian Mabokuy merepresentasikan transformasi kearifan lokal
melalui proses adaptasi budaya yang mengintegrasikan nilai tradisional
dengan tuntutan ekologis dan sosial masyarakat modern. Temuan ini
sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat (2009) yang menegaskan
bahwa kebudayaan bersifat dinamis dan senantiasa berkembang melalui
seleksi dan reinterpretasi nilai sesuai konteks sosialnya. Integrasi nilai
tersebut terwujud dalam tiga dimensi yang saling terkait. Pertama, dimensi
ekologis yang tercermin dalam simbolisme bambu dan praktik
pengelolaannya, sejalan dengan konsep indigenous environmental
knowledge yang menempatkan pengetahuan lokal sebagai fondasi
keberlanjutan ekologis berbasis komunitas (Berkes, 2012). Kedua, dimensi
pragmatis yang menghadirkan manfaat ekonomi dan sosial melalui
penguatan ekonomi kreatif, selaras dengan temuan penelitian terdahulu
yang menempatkan Mabokuy sebagai strategi adaptif masyarakat dalam
merespons perubahan ekonomi dan budaya (Janan et al., 2022) Ketiga,
dimensi pedagogis yang menghadirkan proses pembelajaran berbasis
pengalaman, praktik sosial, dan keterlibatan kolektif, sebagaimana
ditegaskan oleh Dewey (1938) tentang learning by doing dan diperkuat oleh
Freire (1970) mengenai pendidikan transformatif berbasis praktik kultural.
Sintesis ketiga dimensi tersebut menegaskan bahwa Mabokuy tidak dapat
dipahami semata sebagai seni helaran, melainkan sebagai model Eco-
Pragma Pedagogik yang berfungsi sebagai medium pendidikan ekologis

berbasis budaya, sekaligus sebagai strategi pelestarian dan transformasi

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

kearifan lokal Purwaraja agar tetap relevan dalam menghadapi tekanan

modernisasi dan krisis lingkungan.

2. Kesenian Mabokuy Menguatkan Kesadaran Ekologis Masyarakat
Purwaraja?

Transformasi kearifan lokal dalam kesenian Mabokuy tampak jelas
dari kemampuannya beradaptasi terhadap perubahan sosial tanpa
kehilangan inti nilai budayanya. Dalam konteks modern yang ditandai oleh
budaya instan, dominasi konten digital, dan arus hiburan global, Mabokuy
menunjukkan apa yang oleh Geertz (1973) dipahami sebagai kemampuan
simbol budaya yang terus dimaknai ulang sesuai konteks sosialnya.
Pengemasan Mabokuy melalui boneka berukuran besar, warna cerah, dan
bentuk ekspresif merupakan strategi kultural agar seni tersebut tetap
komunikatif bagi generasi kontemporer, sementara simbol-simbol dasar
seperti boboko dan dudukuy tetap dipertahankan sebagai representasi nilai
agraris dan relasi manusia—alam masyarakat Sunda (Ramdani & Sudarto,
2025). Hal ini ditegaskan Asep Rahmat (45 tahun), seniman dan perajin
bambu Mabokuy, bahwa “bentuk Mabokuy memang harus dibuat menarik
supaya anak muda mau melihat, tetapi makna anyaman bambu dan
filosofinya tetap dijaga” (Wawancara, 2025). Pandangan ini sejalan dengan
H. Dedi Suherman (58 tahun), tokoh masyarakat Purwaraja, yang
menuturkan bahwa “Mabokuy bukan meninggalkan tradisi, melainkan cara
merawat dan menyesuaikan seni agar tetap hidup di zaman sekarang”
(Wawancara, 2025).

Sementara itu, dari sudut pandang generasi muda, adaptasi ini justru
menjadi pintu masuk keterlibatan budaya, sebagaimana diungkapkan Rizky
Maulana (21 tahun), anggota komunitas seni Mabokuy, menyatakan bahwa
“awalnya tertarik karena bentuknya unik dan modern, tetapi kemudian
dipahami makna bambu tersebut, bukan hanya sebagai simbol kekuatan
dan kelenturan, tetapi juga sebagai bentuk sikap saling gotong royong, dan
hubungan manusia dengan alam” (Wawancara, 2025). Sejalan dengan
pandangan Koentjaraningrat (2009) bahwa kebudayaan bersifat dinamis
dan mengalami perubahan selektif, temuan ini menunjukkan bahwa
adaptasi Mabokuy merupakan bentuk cultural resilience, yakni ketahanan
budaya yang memungkinkan kesenian bertahan dan tetap relevan di tengah
tekanan modernisasi melalui reinterpretasi simbolik dan praktik sosial yang
berkelanjutan (Saputra et al., 2024; Pramesti et al., 2025).

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 13



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

14

Gambar 3. Transformasi Kesenian Mabokuy
Sumber: Dokumentasi Penelitian 2025

Sebagai seni pertunjukan berbasis kearifan lokal, Mabokuy
menghidupkan kembali pengetahuan ekologis tradisional yang mulai
terpinggirkan oleh modernisasi dan industrialisasi budaya (Ianni et al.,
2015; Gomez-Baggethun, 2022). Pergeseran konsumsi masyarakat dari
peralatan bambu ke produk plastik dan logam tidak hanya mengubah
praktik material, tetapi juga mengaburkan makna ekologis bambu dalam
kehidupan sehari-hari (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Melalui Mabokuy,
bambu kembali dimaknai sebagai bagian dari sistem ekologis dan identitas
budaya masyarakat. Hal ini sejalan dengan konsep Eco-Social Pedagogy yang
menekankan bahwa pembentukan kesadaran ekologis harus berlangsung
melalui keterlibatan sosial dan pengalaman budaya, bukan sekadar
transmisi pengetahuan kognitif (Salimi et al., 2025).

Penguatan kesadaran ekologis melalui Mabokuy berlangsung secara
simbolik melalui representasi bambu dalam bentuk boneka helaran dan
atribut pertunjukan (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Pola anyaman seperti
boboko dan dudukuy memuat nilai-nilai filosofis masyarakat Sunda, seperti
kesederhanaan, ketangguhan, dan keharmonisan dengan alam. Dalam
perspektif antropologi simbolik, simbol budaya berfungsi sebagai sarana
internalisasi nilai karena menjadi “model dari” dan “model untuk” realitas
social  (Geertz, 1973). Dengan demikian, Mabokuy tidak hanya
merepresentasikan lingkungan ekologis Purwaraja, tetapi juga membentuk
orientasi tindakan masyarakat terhadap keberlanjutan alam melalui
simbolisme yang dipahami secara kultural.

Selain dimensi simbolik, Mabokuy membangun kesadaran ekologis
melalui praktik budaya yang melibatkan interaksi langsung dengan
lingkungan (Kusmayadi & Sudarto, 2024). Proses pemilihan, pengolahan,

dan pemanfaatan bambu dalam pembuatan Mabokuy mencerminkan

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

pengetahuan ekologis lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Praktik
ini mengajarkan prinsip keberlanjutan, seperti pemilihan bambu sesuai usia
dan teknik penebangan yang menjaga regenerasi. Temuan ini sejalan
dengan penelitian Sudarto, Warto, dan Sariyatun (2025) yang menunjukkan
bahwa seni tradisional berfungsi sebagai medium transmisi pengetahuan
ekologis melalui praktik budaya yang melibatkan pengalaman langsung
masyarakat dengan alam (Sudarto et al., 2025).

Dimensi pedagogis Mabokuy tampak melalui proses pembelajaran
sosial berbasis komunitas yang berlangsung secara intergenerasional
(Rosmilawati & Darmawan, 2020; Brata et al., 2025). Keterlibatan anak-anak,
pemuda, dan sesepuh dalam produksi dan pementasan Mabokuy
menciptakan ruang pembelajaran ekologis yang bersifat partisipatif dan
kontekstual (Sudarto et al., 2025).. Pembelajaran ini tidak bersifat formal,
tetapi berlangsung melalui pengalaman kolektif dan kolaborasi sosial.
Sejalan dengan konsep community-engaged pedagogy, pembelajaran berbasis
komunitas mampu menghasilkan transformasi nilai dan perilaku karena
berangkat dari pengalaman nyata dan keterlibatan sosial (Yoder, 2016).

Lebih lanjut, kesadaran ekologis yang dibentuk melalui Mabokuy juga
menyentuh dimensi emosional dan spiritual masyarakat. Dalam budaya
Sunda, bambu tidak hanya dipahami sebagai sumber daya alam, tetapi
sebagai simbol keseimbangan dan harmoni kehidupan (Yu, 2007;
Choudhary et al., 2025). Interaksi emosional dan simbolik dengan bambu
melalui Mabokuy memperkuat rasa tanggung jawab moral masyarakat
terhadap lingkungan. Sudarto, Warto, dan Sariyatun (2025) menegaskan
bahwa dimensi spiritual dalam seni tradisional memiliki peran penting
dalam membangun etika ekologis yang berkelanjutan (Sudarto et al., 2025).

Pementasan Mabokuy sebagai seni helaran berfungsi sebagai ruang
publik kultural yang memungkinkan artikulasi pesan ekologis secara
kolektif melalui pengalaman estetis dan interaksi sosial (Sudarto et al.,
2025). Dalam perspektif antropologi simbolik, Geertz (1973) memandang
praktik budaya sebagai cultural text yang dimaknai bersama dan
membentuk orientasi tindakan sosial masyarakat. Mabokuy bekerja dalam
kerangka ini, di mana pesan ekologis tentang pelestarian bambu dan relasi
manusia—alam tidak disampaikan secara verbal-instruktif, melainkan
diinternalisasi melalui simbol, gerak, musik, dan partisipasi kolektif.

Seorang pengrajin bambu sekaligus pemain helaran, Asep Rahmat (45

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 15



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

tahun), menyatakan bahwa “ketika Mabokuy diarak, orang tidak perlu
dijelaskan panjang lebar soal bambu, karena mereka sudah melihat sendiri
bambu itu hidup dalam kesenian” (Wawancara, 2025). Pandangan tersebut
diperkuat H. Dedi Suherman (58 tahun), tokoh masyarakat Purwaraja, yang
menegaskan bahwa “helaran Mabokuy itu jadi pengingat bersama, bahwa
bambu bukan sekadar bahan kerajinan, tapi bagian dari kehidupan dan
alam yang harus dijaga” (Wawancara, 2025).

Dari perspektif generasi muda, pengalaman estetis ini mendorong
refleksi ekologis yang bersifat afektif, sebagaimana diungkapkan Rizky
Maulana (21 tahun), anggota komunitas seni Mabokuy, yang menyatakan
“setelah ikut helaran, saya merasa punya tanggung jawab menjaga bambu,
karena itu bagian dari identitas kami” (Wawancara, 2025). Dengan
demikian, Mabokuy berfungsi sebagai medium pembelajaran ekologis
berbasis pengalaman sosial, selaras dengan temuan Berkes (2012) yang
menegaskan bahwa kesadaran ekologis tumbuh efektif melalui praktik
budaya kolektif. Mabokuy bukan sekadar sebagai seni pertunjukan atau
simbol budaya, tetapi sebagai cultural text yang beroperasi sebagai praktik
pedagogik ekologis berbasis komunitas (Graham, 2007; de Carvalho, 2022),
sehingga memperluas kajian humaniora dan etnografi dari analisis
representasi budaya menuju pemahaman tentang seni sebagai agen

pembentuk kesadaran dan perilaku ekologis.

SIMPULAN

Penelitian menyimpulkan bahwa kesenian Mabokuy merupakan bentuk
transformasi kearifan lokal masyarakat Purwaraja berfungsi sebagai medium
pedagogik kultural dalam kerangka Eco-Pragma Pedagogik. Mabokuy tidak
hanya berperan sebagai seni helaran berbasis anyaman bambu, tetapi juga
sebagai praktik pendidikan ekologis berbasis komunitas yang mengintegrasikan
nilai budaya, kesadaran lingkungan, dan kebermanfaatan sosial-ekonomi.
Transformasi kearifan lokal tercermin dalam pergeseran fungsi bambu dari
objek utilitarian menjadi simbol ekologis dan identitas budaya yang dimaknai
ulang melalui praktik seni kolektif.

Penguatan kesadaran ekologis masyarakat Purwaraja melalui Mabokuy
berlangsung secara simbolik dan praksis. Simbolisme bambu dalam bentuk
boboko dan dudukuy merepresentasikan nilai keberlanjutan, keseimbangan, dan
harmoni manusia dengan alam, sementara praktik pengelolaan bambu dalam

proses produksi Mabokuy merefleksikan pengetahuan ekologis lokal yang

16 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

berorientasi pada prinsip keberlanjutan. Proses ini diperkuat oleh pembelajaran
sosial berbasis komunitas yang bersifat partisipatif dan intergenerasional,
sehingga nilai-nilai ekologis terinternalisasi melalui pengalaman langsung,
bukan sekadar pemahaman kognitif.

Secara teoretis, penelitian memberikan kontribusi pada pengembangan
kajian pendidikan berbasis budaya dengan menegaskan bahwa praktik seni
tradisional dapat diposisikan sebagai model Eco-Pragma Pedagogik yang efektif
dalam membangun ecoliteracy masyarakat. Secara praktis, kesenian Mabokuy
berpotensi menjadi strategi alternatif pendidikan ekologis nonformal yang
kontekstual, adaptif, dan berkelanjutan. Oleh karena itu, pelestarian dan
pengembangan Mabokuy perlu didukung melalui kebijakan kebudayaan dan
pendidikan berbasis kearifan lokal agar mampu menjawab tantangan degradasi

lingkungan dan disrupsi budaya di era modern.

DAFTAR PUSTAKA

Adler, R. H. (2022). Trustworthiness in qualitative research. Journal of Human
Lactation, 38(4), 598-602. https://doi.org/10.1177/08903344221116620

Affiti, R. R. (2015). Educating in a multispecies world. University of Toronto
(Canada). http://hdl.handle.net/1807/72849

Alfarizi, R., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Value of Local Wisdom in the
Nadran Tradition at the Ki Buyut Manguntapa Site in Baregbeg District,
Ciamis. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 206-229.
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5490

Allen, D. B. (2018). Culture and self: Philosophical and religious perspectives, East and
West. Routledge.

Altmeyer, S. (2021). Religious education for ecological sustainability: An initial
reality check using the example of everyday decision-making. Journal of
Religious Education, 69(1), 57-74. https://doi.org/10.1007/s40839-020-00131-5

Ananda, N., & Albina, M. (2025). Kajian Metode Etnografi untuk Penelitian di
Bidang Pendidikan. Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, 2(4), 368-379.

Bennett, J. W. (2017). The ecological transition: cultural anthropology and human
adaptation. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781351304726

Berkes, F., & Turner, N. J. (2006). Knowledge, learning and the evolution of
conservation practice for social-ecological system resilience. Human ecology,
34(4), 479-494. https://doi.org/10.1007/s10745-006-9008-2

Berkes, F. (2012). Sacred Ecology (3rd ed.). Routledge.

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 17



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

Brata, Y. R., Sugiarto, B. R., Nurholis, E., & Sudarto, S. (2025). Haling ku Aing: A
Multimodal Pragmatics Analysis of Sundanese Cultural Values on A Tiktok

Video. Cultura: International Journal of Philosophy of Culture and Axiology,
22(5), 177-188. https://doi.org/10.5281/zenodo.18205713

Childe, G. (1950). The Urban Revolution (Vol. 21, Issue 1).

Choudhary, A. K., Kumar, A., Kumari, P.,, Kumari, S., Kumar, R., Ranjan, R., &
Khan, I. (2025). Bamboo: A Symbol of Tradition, Faith and Climate
Resilience.  Applied  Sciences  Research  Periodicals, 3(04), 192-214.
https://doi.org/10.63002/asrp.304.1051

de Carvalho, T. (2022). Arts-based eco-social pedagogical approach in primary school
setting: how to help future generations shape a better world?.
https://urn.fi/URN:NBN:fi:amk-2022120426190

Farhaeni, M. (2023). Etika lingkungan, manusia dan kebudayaan. Deepublish.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures Selected Essays by Clifford Geertz.
Basic Books, Inc., Publishers NEW.

Gomez-Baggethun, E. (2022). Is there a future for indigenous and local
knowledge?. The Journal of Peasant Studies, 49(6), 1139-1157.
https://doi.org/10.1080/03066150.2021.1926994

Goudie, A. S. (2018). Human impact on the natural environment: Past, present and
future. John Wiley & Sons.

Graham, M. A. (2007). Art, ecology and art education: Locating art education in
a critical place-based pedagogy. Studies in art education, 48(4), 375-391.
https://doi.org/10.1080/00393541.2007.11650115

Griswold, W. (2012). Cultures and societies in a changing world. Sage.
https://doi.org/10.4135/9781452240534

Herlambang, Y. T. (2021). Pedagogik: Telaah kritis ilmu pendidikan dalam
multiperspektif. Bumi Aksara.

Hidajat, R. (2025). Seni Pertunjukan & Pariwisata Budaya Indonesia. Media Nusa
Creative (MNC Publishing).

Ianni, E., Geneletti, D., & Ciolli, M. (2015). Revitalizing traditional ecological
knowledge: a study in an alpine rural community. Environmental
management, 56(1), 144-156. https://doi.org/10.1007/s00267-015-0479-z

Janan, S., Brata, Y. R., & Budiman, A. (2022). Dampak Perkembangan Kesenian
“Mabokuy” Terhadap Perekonomian Masyarakat Desa Purwaraja
Kecamatan Rajadesa Kabupaten Ciamis Tahun 2015-2020 Sarah. J-KIP
(Jurnal Keguruan Dan Ilmu Pendidikan), 3(1), 131-142.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu antroplogi. Jakarta: Rineka Cipta.

18 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

Kowner, R., Bar-Oz, G., Biran, M., Shahar, M., & Shelach-Lavi, G. (Eds.). (2019).
Animals and Human Society in Asia: Historical, Cultural and Ethical
Perspectives. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Kusmayadi, Y., & Sudarto, S. (2024). Mabokuy Sebagai Wujud Kesadaran
Ecoliteracy Masyarakat Purwaraja — Rajadesa. Jurnal Artefak, 11(11), 115-128.
https://doi.org/10.25157/ja.v11i1.14135

Marfai, M. A. (2019). Pengantar etika lingkungan dan Kearifan lokal. Ugm Press.

Niman, E. M. (2019). Kearifan lokal dan upaya pelestarian lingkungan alam.
Jurnal pendidikan dan kebudayaan Missio, 11(1), 91-106.

Nurfatikhah, N. (2025). Perancangan Akademi Bambu Brajan di Sleman dengan
Pendekatan Eco-culture. Universitas Islam Indonesia.

Nurhadi, A., & Budhi, S. (2025). Kesenian Masukkiri sebagai Media Integrasi
Sosial dan Nilai Keislaman Komunitas Bugis Pagatan. Huma: Jurnal
Sosiologi, 4(2), 180-193.

Nurhayanto, P., & Wildan, D. (2016). Transformasi nilai-nilai kearifan lokal
masyarakat adat Cireundeu. Sosietas: Jurnal Pendidikan Sosiologi, 6(1).
https://doi.org/10.17509/sosietas.v6i1.2872

O'reilly, K. (2012). Ethnographic methods. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9780203864722

Peterson, A. L. (2001). Being human: Ethics, environment, and our place in the world.
Univ of California Press.

Pramesti, C. S., Husnan, C., Dapik, Z., Yuyus, Y., Manap, D. A., & Nurholis, E.
(2025). Socio-Ecological Conservation in the Architecture of Kampung Adat
Dukuh: A Critical Study Approach Based on Lawrence and Barrie.
JAMASAN:  Jurnal ~ Mahasiswa  Pendidikan  Sejarah,  1(1),  1-18.
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5331

Pretty, J. (2011). Interdisciplinary progress in approaches to address social-
ecological and ecocultural systems. Environmental Conservation, 38(2), 127-
139.

Puspita, A. M. L, SD, S. P., Suryanti, M. P., Mariana, N., & Paksi, H. P. (2024).
Etnopedagogi Berkelanjutan di Pendidikan Dasar. Indonesia Emas Group.

Ramdani, D., & Sudarto, S. (2025). The Philosophical Meaning of Bamboo in
Mabokuy Art and Ecoliteracy Purwaraja Community — Rajadesa. JAMASAN:
Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(1), 110-126.
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5409

Reed, M. S,, Fraser, E. D., & Dougill, A. J. (2006). An adaptive learning process
for developing and applying sustainability indicators with local

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 19



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

communities. Ecological economics, 59(4), 406-418.
https://doi.org/10.1016/j.ecolecon.2005.11.008

Rosmilawati, 1., & Darmawan, D. (2020, June). Intergenerational Learning:
Valuable Learning Experiences for Baduy Youth. In International Conference
on Science and Education and Technology (ISET 2019) (pp. 501-504). Atlantis
Press. https://doi.org/10.2991/assehr.k.200620.099

Royani, A., & Junaidi, M. (2024). Penguatan Ecoliteracy Santri Berbasis Kearifan
Lokal. Abdi Kami Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 7(1), 120-128.

Sahlins, M. D. (2013). Culture and environment: The study of cultural ecology. In
Theory in anthropology (pp- 367-373). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315017990-45

Salimi, M., Maret, U. S., Zainnuri, H., Maret, U. S., Hidayah, R., Maret, U. S,,
Surya, A., Maret, U. S., & Fauziah, M. (2025). Scoping Review : Proses Dan
Luaran Pembelajaran Eco-. 12(September), 87-106.

Santoso, L., Kasuma, G., & Alfian, I. N. (2009). Kearifan Ekologis Tengger: Studi
Etnografi Tentang Pengelolaan Lingkungain Berbasiskan Kearifan Lokal
Masyarakat Adat Tengger. Laporan Penelitian. LEMBAGA PENELITIAN,
Surabaya.

Saputra, R., Hasanah, N., Azis, M., Putra, M. A., & Armayadi, Y. (2024). Peran
seni dalam mempertahankan identitas budaya lokal di era modern.
Besaung:  Jurnal ~ Seni  Desain ~ Dan  Budaya,  9(2),  183-195.
https://doi.org/10.36982/jsdb.v9i2.4044

Satria, A. (2009). Ekologi politik nelayan. Lkis Pelangi Aksara.

Sewell, W. H. (2008). The concept (s) of culture. In Practicing history (pp. 76-95).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203931950-12

Steffen, W., Crutzen, P. J.,, & McNeill, J. R. (2007). The Anthropocene: are
humans now overwhelming the great forces of nature. Ambio-Journal of

Human  Environment  Research  and  Management, 36(8), 614-621.
https://doi.org/10.1579/0044-7447(2007)36[614: TAAHNO]2.0.CO;2

Sudarto, S., Warto, W., Sariyatun, S., & Musadad, A. A. (2025). Integrasi
Pedagogi Reflektif dan Eco-Pedagogy dalam Konstruksi Kausalitas Sejarah:
Membangun Kesadaran Nilai Lingkungan melalui Landscape Budaya
dalam  Pembelajaran  Sejarah.  Jurnal  Artefak,  12(1),  213-236.
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v12i1.20669

Sudarto, S., Nurholis, E., Brata, Y. R., & Ramdani, D. (2025). Tari Jalungmas
Cilacap: Representasi Masyarakat Pesisir, Makna, Simbol, dan Refleksi
Karakter dalam Perspektif Ekologi. Jurnal Artefak, 12(2), 285-404.
http://dx.doi.org/10.25157/ja.v12i2.22132

20 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Munsyid, M., Sintia, R., & Rahmawati, S. (2025). Eco-Pragmatic Pedagogy of Mabokuy Art: Transforming
Local Wisdom as a Medium for Strengthening Ecological Literacy in the Purwaraja Community.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 1 - 21.

Sudarto, S., Nurholis, E., & Brata, Y. R. (2024). Potensi Sintren Sebagai Sumber
Nilai dan Spiritual Masyarakat Petani Patimuan. Jurnal Artefak, 11(2), 229-
244. http://dx.doi.org/10.25157/ja.v11i2.16437

Sugiarto, B. R., Kusnandji, K., Iskhak, 1., Andi, R., Friatin, L. Y., Rohayati, D., ... &
Budiman, A. (2025). Sadar Bahasa, Sadar Diri: Revolusi Sunyi dalam Konservasi
Budaya. Minhaj Pustaka. https://doi.org/10.71457/668959

Tapung, M. (2024). Penguatan Tema “Kearifan Lokal” berbasis pada Pemikiran
“Ecological Literacy” David Orr pada Projek Penguatan Profil Pelajar
Pancasila. Journal of Syntax Literate, 9(7). 3429-3443.
https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v9i7.15780

Wals, A. E. (Ed.). (2023). Social learning towards a sustainable world: Principles,
perspectives, and praxis. Brill.

Wicaksana, 1. D. K. (2024, August). Makna Dan Nilai Seni Rupa Papua Sebagai
Bentuk Identitas Budaya Berbasis Kearifan Lokal: Suatu Tinjauan
Interdisipliner. In Prosiding Seminar Nasional Pusaran Urban (Vol. 4, pp. 98-
120). https://doi.org/10.36806/psnpu.v4i.148

Wilantara, M. (2024). Rekonstruksi Komunikasi Pariwisata Bali Mengubah
Pandangan Budaya Dari Globalitas Ke Lokalitas. Deepublish.

Yoder, S. D. (2016). Pragmatism , Pedagogy , and Community Service Learning. 5-15.

Yu, X. (2007). Bamboo: Structure and culture. fastened to sapling bent back like a
spring and so arranged that it shall be released just as the animal is opposite the
spear point, 133, 23-24. https://doi.org/10.1007/978-3-319-56808-9

Zuhriyah, D. E. F.,, Mamesah, M. F. A. S. I, Ramadhani, N. R. F., Auliarahma, S.,
Khoiruna, N. B., Munjiyat, S. N., Nabila, S., & Royyan, N. N. (2025). Analisis
Filsafat Pendidikan John Dewey Melalui Konsep Learning by Doing dalam
Pendidikan Modern. Indonesian Journal of Multidisciplinary Studies, 1(3), 1-
20.

Daftar Wawancara

Asep Rahmat (2025) — Seniman helaran Mabokuy dan perajin anyaman bambu,
Desa Purwaraja.

H. Dedi Suherman (2025) — Tokoh masyarakat dan penggerak kegiatan budaya
lokal, Desa Purwaraja.

Rizky Maulana (2025) — Pemuda komunitas seni Mabokuy, Desa Purwaraja.

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International. 21



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

