JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah
Vol.2 No.1 Pebruari 2026
https://ojs.unigal.ac.id/index.php/jamasan/article/view/5834

L
JAMASAN

The Role of Kampung Angklung Ciamis in Revitalizing
Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage
in the Modern Era

Restu Aulia Amanda'’, Resma Alfiani Azzahra? Dita Amalia Agustin?

123 Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh
* Corresponding author: restu_aulia@student.unigal.ac.id

Article History: ABSTRACT
Received: 22-01-2026 Globalization and popular culture have posed significant
Revised: 30-01-2026 challenges to the sustainability of traditional arts, including
Accepted: 04-02-2026 Sundanese music. Kampung Angklung Ciamis is a community-
Published: 05-02-2026 based cultural space that plays an important role in preserving
and revitalizing traditional Sundanese music, particularly
Keywords: angklung. This article aims to analyze the role of Kampung
Kampung Angklung Ciamis; ~ Angklung Ciamis in the modern revitalization of this
Sundanese music; angklung;  traditional music. The study employs a descriptive approach
cultural revitalization; local using field research, collecting data via observation, interviews,
wisdom and documentation. The findings indicate that Kampung

Angklung Ciamis functions not only as a center for cultural
preservation but also as an agent of cultural revitalization
through cultural education, intergenerational transmission,
active community participation, and creative adaptation of
angklung music to contemporary contexts. The study further
shows that the revitalization of traditional music is a dynamic
and contextual process rather than a static one. The
sustainability of angklung music is strongly influenced by the
active involvement of local communities in responding to social
and cultural change. These findings emphasize the importance
of community-based cultural initiatives in sustaining intangible
cultural heritage in the modern era.

Citation: Amanda, R. A., Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung
Angklung Ciamis in Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving
Cultural Heritage in the Modern Era. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan
Sejarah, 2(1), 63 — 83.

DOI: https://doi.org/10.25157/jamasan.v2i1.5834 | ) Check for updates

PENDAHULUAN

Musik tradisional merupakan bagian fundamental dari identitas budaya
dan memori kolektif masyarakat Indonesia. Setiap daerah memiliki ekspresi
musikal yang tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, media pewarisan nilai,

pengetahuan, dan pemandangan hidup. Di jawa barat, musik tradisional Sunda

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.53754/iscs.v3i2.595 &domain=pdf&date_stamp=2020-04-19

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

berkembang seiring dengan dinamika sosial masyarakatnya dan erat kaitannya
dengan kehidupan agraris, ritual adat, serta nilai lokal yang menjunjung
kebersamaan dan harmoni sosial (Rosidi 2009).

Salah satu instrumen yang menempati posisi sentral dalam musik Sunda
adalah angklung. Instrumen berbahan bambu ini merepresentasikan filosofi
kolektivitas, karena hanya dapat menghasilkan harmoni apabila dimainkan
secara bersama-sama. Pengakuan angklung sebagai Intangible Cultural Heritage of
Humanity oleh UNESCO pada tahun 2010 menunjukkan bahwa angklung tidak
hanya bernilai lokal, tetapi memiliki signifikansi global (UNESCO 2010). Namun
demikian, pengakuan tersebut tidak serta-merta menjamin keberlanjutan praktik
angklung di tengah masyarakat pendukungnya. Perkembangan globalisasi,
modernisasi, dan industri budaya populer telah membawa perubahan signifikan
terhadap pola konsumsi seni dan budaya. Generasi muda cenderung lebih akrab
dengan musik populer global yang disebarluaskan melalui media digital
dibandingkan dengan musik tradisional daerahnya sendiri. Kondisi ini
berpotensi menyebabkan terjadinya marginalisasi musik tradisional, termasuk
angklung, apabila tidak diimbangi dengan strategi pelestarian dan
pengembangan yang adaptif (Kartomi 2012).

Berbagai penelitian terdahulu umumnya menempatkan pelestarian
angklung dalam kerangka kebijakan budaya, institusi pendidikan formal, atau
program pelestarian yang bersifat top-down. Pendekatan tersebut penting,
namun sering kali kurang memberi perhatian pada peran komunitas lokal
sebagai subjek aktif yang secara mandiri mengelola, mentransmisikan, dan
menafsirkan kembali tradisi musik sesuai dengan konteks sosialnya. Padahal,
revitalisasi budaya pada dasarnya merupakan proses sosial yang tumbuh dari
kesadaran dan partisipasi masyarakat pendukungnya (Wallace 1956). Dalam
konteks tersebut, Kampung Angklung Ciamis menarik untuk dikaji. Sebagai
inisiatif budaya berbasis komunitas, Kampung Angklung Ciamis tidak hanya
berorientasi pada pelestarian bentuk tradisional angklung, dengan melakukan
berbagai upaya penyesuaian agar musik Sunda tetap relevan di era modern.
Upaya tersebut mencakup pendidikan kultural nonformal, pewarisan
antargenerasi, partisipasi masyarakat, serta pengemasan pertunjukan angklung
yang kontekstual dengan kebutuhan zaman.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk
menganalisis peran Kampung Angklung Ciamis dalam revitalisasi musik
tradisional Sunda di era modern. Kajian ini diharapkan dapat memberikan

kontribusi konseptual terhadap studi pelestarian budaya dengan menekankan

64 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

pentingnya peran komunitas lokal sebagai aktor utama dalam menjaga

keberlanjutan warisan budaya takbenda.

METODE PENELITIAN

Penelitian menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif.
Pendekatan ini dipilih bertujuan memahami dan mendeskripsikan secara
mendalam fenomena sosial dan budaya yang berkaitan dengan peran
Kampung Angklung Ciamis dan revitalisasi musik tradisional Sunda di era
modern. Penelitian deskriptif memungkinkan peneliti menggali makna, nilai
serta praktik kebudayaan yang hidup dittengah masyarakat secara alamiah
(Moleong 2017; Sugiyono 2019). Penelitian ini merupakan penelitian lapangan
(field research) yang dilakukan secara langsung di Kampung Angklung Ciamis.
Data penelitian terdiri atas data premier dan data sekunder. Data primer
diperoleh melalui observasi dan wawancara dengan pengelola Kampung
Angklung Ciamis, pelaku seni angklung, serta masyarakat yang terlibat dalam
kegiatan pelestarian seni tradisional. Sementara itu, data sekuder diperoleh dari
buku, artikel kurnal, dan dokumentasi kebudayaan yang relevan dengan
penelitian ini (Creswell 2014).

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis kualitatif deskriptif yang
meliputi tahap reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.
Tahapan ini digunakan untuk menyeleksi, mengelompokkan, dan menafsirkan
data sehingga diperoleh gambaran yang sistematis mengenai peran Kampung
Angklung Ciamis dalam revitalisasi musik tradisional Sunda (Miles,
Huberman, and Saldafia 2014). Keabsahan data dijaga melalui teknik
triangulasi sumber dan triangulasi teknik, yaitu dengan membandingkan data
hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. Triangulasi dilakukan untuk
meningkatkan kredibilitas dan keabsahan data sesuai dengan prinsip penelitian
kualitatif (Moleong 2017).

HASIL
Kampung Angklung Ciamis sebagai Pusat Pelestarian Musik Tradisional
Sunda: Dari Inisiatif Individual menuju Ekosistem Budaya

Sejarah Kampung Angklung Ciamis tidak dapat direduksi sebagai
sekadar kronologi berdirinya sentra produksi angklung, melainkan harus
dipahami sebagai proses transformasi sosial-budaya yang merefleksikan
kapasitas adaptif masyarakat lokal dalam merespons perubahan ekonomi dan
modernisasi. Pada fase awal pembentukannya (1992), aktivitas pembuatan

angklung yang dirintis oleh Alimudin berorientasi pada kebutuhan ekonomi

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

65


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

rumah tangga sebagai strategi bertahan hidup. Praktik ini bersifat individual
dan instrumental, tanpa visi pelestarian budaya yang terartikulasikan secara
eksplisit. Namun, meningkatnya permintaan pasar dan keterlibatan masyarakat
sekitar secara bertahap menggeser praktik tersebut menjadi aktivitas kolektif
yang berbasis komunitas.

Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberlanjutan praktik angklung
di Ciamis tidak hanya ditopang oleh kemampuan produksi, oleh terbentuknya
jejaring sosial antara pengrajin, institusi pendidikan, dan kegiatan pameran
budaya. Pengrajin seperti Pak Nunu dan Pak Kiki tidak lagi berfungsi semata
sebagai produsen instrumen musik, melainkan sebagai aktor kultural yang
menjaga kontinuitas memori historis angklung di wilayah Priangan Timur.
Posisi ganda sebagai produsen dan penjaga nilai budaya ini memperlihatkan
pergeseran makna kerja budaya dari aktivitas ekonomi menuju praktik

pelestarian identitas lokal.

Gambar 1. Gerbang Kampung Angklung Desa Panyingkiran, Ciamis
Sumber: Dokumen Pribadi 2025

Kampung Angklung Ciamis kemudian berkembang sebagai pusat
pelestarian musik tradisional Sunda yang ditandai oleh keberlangsungan
aktivitas seni yang terorganisasi, seperti latihan rutin, pertunjukan berkala,
serta program pembelajaran angklung. Aktivitas tersebut menunjukkan bahwa
pelestarian tidak berlangsung secara insidental, namun terintegrasi dalam
struktur kehidupan komunitas. Angklung tidak hanya diposisikan sebagai
instrumen pertunjukan, melainkan sebagai medium pendidikan budaya dan
simbol identitas kolektif. Hal ini sejalan dengan Koentjaraningrat (2009) yang
menegaskan bahwa kebudayaan hanya dapat bertahan apabila terus
dipraktikkan dan diwariskan dalam kehidupan sosial masyarakat
pendukungnya.

Transformasi ini merepresentasikan apa yang disebut Novianti (2021)

sebagai emergent cultural ecosystem, yakni ketika praktik budaya tumbuh melalui

66 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

interaksi antara kebutuhan ekonomi, solidaritas sosial, dan nilai lokal, tanpa
bergantung sepenuhnya pada perencanaan institusional. Dalam konteks ini,
angklung berfungsi bukan hanya sebagai artefak seni, tetapi sebagai medium
relasi sosial yang memperkuat kohesi masyarakat Panyingkiran.

Pada awal 2000-an terjadi proses komunitisasi budaya, yaitu pergeseran
dari seni sebagai ekspresi individual menuju seni sebagai sumber daya kolektif.
Transmisi keterampilan berlangsung secara nonformal melalui keluarga dan
lingkungan sosial, menunjukkan bahwa pelestarian berjalan secara organik.
Namun, pada fase ini keberlanjutan tradisi masih bergantung pada aktor-aktor
kunci tertentu. Ketergantungan tersebut menciptakan kerentanan struktural
karena absennya mekanisme regenerasi yang terlembagakan secara sistematis.

Periode 2010-2018 menandai perubahan signifikan ketika Kampung
Angklung berfungsi sebagai ruang transmisi budaya melalui pelatihan bagi
sekolah dan lembaga pendidikan. Fungsi ini memperluas peran angklung
sebagai media pendidikan karakter dan identitas budaya. Dalam perspektif
UNESCO (2011), fase ini mencerminkan praktik living heritage, yaitu warisan
budaya yang tetap hidup karena digunakan dalam konteks sosial kontemporer.
Namun, perluasan fungsi ini juga membawa konsekuensi meningkatnya
tekanan pasar dan institusi eksternal terhadap standar produksi dan

pertunjukan.

Gambar 2: Proses Pembuatan Angklung manual
Sumber: Dokumentasi Pribadi 2025

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa produksi angklung di Ciamis
masih didominasi pada tahap dasar hingga setengah jadi, sementara proses
finishing belum optimal. Pola produksi sangat bergantung pada pesanan sektor
pariwisata dan institusi pendidikan. Secara ekonomi, terjadi ketimpangan nilai
antara pasar lokal dan pasar global. Harga angklung di pasar lokal berkisar
Rp45.000-Rp60.000 per unit, sedangkan di pasar internasional dapat mencapai
jutaan rupiah. Kondisi ini menunjukkan adanya potensi ekonomi yang besar,
tetapi pengrajin belum memiliki posisi tawar yang kuat dalam rantai nilai
budaya (Wawancara Bapak Ikin, 2025).

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

67


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

Pembentukan Yayasan Kampung Angklung Mandiri pada tahun 2020
menandai fase pelembagaan budaya. Dari perspektif ekosistem budaya,
kelembagaan berfungsi sebagai penyangga stabilitas tradisi. Namun,
pelembagaan juga mengandung risiko ketergantungan terhadap struktur
formal dan kebijakan pemerintah, yang berpotensi mengurangi otonomi
komunitas jika tidak dikelola secara partisipatif. Dengan demikian, sejarah
Kampung Angklung mencerminkan dinamika antara penguatan budaya dan
kerentanan struktural jangka panjang.

Secara keseluruhan, transformasi Kampung Angklung dari inisiatif
individual menuju ekosistem budaya tidak berlangsung secara linier dan tanpa
risiko. Keberhasilan historisnya tidak semata hasil kekuatan budaya lokal,
melainkan kemampuan komunitas mengelola relasi antara solidaritas sosial,
kebutuhan ekonomi, dan intervensi kelembagaan. Oleh karena itu, sejarah
Kampung Angklung perlu dibaca bukan hanya sebagai narasi keberhasilan
pelestarian, tetapi sebagai refleksi atas batas-batas adaptasi budaya dalam

menghadapi modernisasi.

Peranan Kampung Angklung Ciamis dalam Revitalisasi Seni Musik
Tradisional Sunda: Analisis Ekosistem Budaya

Revitalisasi seni musik tradisional Sunda di Kampung Angklung Ciamis
tidak dapat dipahami sebagai proses pelestarian yang linier dan bebas konflik,
melainkan sebagai dinamika ekosistem budaya yang adaptif sekaligus sarat
dengan ketegangan struktural. Mengacu pada kerangka ekosistem budaya
(Novianti, 2021), keberhasilan revitalisasi ditentukan oleh relasi timbal balik
antara dimensi material, sosial, kelembagaan, dan fungsional yang bekerja
secara simultan.

Pada dimensi material-ekonomi, Kampung Angklung Ciamis mampu
mempertahankan produksi angklung sebagai fondasi keberlanjutan seni
tradisional. Produksi berbasis komunitas menjaga keberadaan artefak budaya
sekaligus menyediakan ruang ekonomi bagi pengrajin. Namun, orientasi pasar
turut membentuk logika produksi yang semakin pragmatis. Penyesuaian
bentuk dan kualitas angklung terhadap kebutuhan pariwisata dan pendidikan
berimplikasi pada penyederhanaan makna simbolik angklung. Revitalisasi
pada tataran material belum sepenuhnya memperkuat posisi tawar pengrajin,
melainkan cenderung menempatkan mereka sebagai produsen pada level hilir

tanpa kontrol signifikan terhadap distribusi dan nilai tambah ekonomi.

68 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

Pada dimensi sosial dan transmisi budaya, Kampung Angklung
berfungsi sebagai ruang pembelajaran lintas generasi melalui pelatihan dan
praktik bersama. Keterlibatan generasi muda menunjukkan upaya regenerasi
pelaku budaya sejalan dengan prinsip living heritage. Namun, regenerasi ini
masih rapuh dan belum terinstitusionalisasi secara kuat. Tekanan ekonomi
keluarga, terbatasnya prospek kesejahteraan, serta dominasi budaya populer
menyebabkan seni tradisional belum sepenuhnya dipersepsikan sebagai pilihan
hidup yang menjanjikan. Dengan demikian, revitalisasi sosial menghadapi
tantangan bukan hanya menjaga praktik seni, tetapi memastikan keberlanjutan
aktor budayanya.

Pada dimensi kelembagaan, keberadaan yayasan, paguyuban pengrajin,
dan dukungan pemerintah memperluas jejaring Kampung Angklung melalui
pameran, pelatihan, dan fasilitasi pendanaan. Dalam perspektift UNESCO
(2011), penguatan kelembagaan merupakan instrumen strategis perlindungan
warisan budaya takbenda. Namun, pelembagaan juga menciptakan
ketergantungan terhadap agenda kebijakan tertentu, sehingga keberlanjutan
ekosistem budaya sangat dipengaruhi oleh perubahan prioritas program
pemerintah.

Jika dibandingkan dengan revitalisasi Angklung Betot di Tasikmalaya
(Mahpud & Wasta, 2023), Kampung Angklung Ciamis menunjukkan model
revitalisasi yang lebih kompleks karena mengintegrasikan produksi,
pendidikan, dan pariwisata budaya. Kompleksitas ini menuntut kapasitas
manajerial dan visi budaya yang reflektif. Tanpa pengelolaan partisipatif,
revitalisasi berisiko bergeser dari pelestarian berbasis komunitas menuju
sekadar pengemasan budaya berorientasi ekonomi.

Secara keseluruhan, revitalisasi seni musik tradisional di Kampung
Angklung Ciamis hanya dapat dipahami sebagai proses negosiasi
berkelanjutan antara nilai budaya, kebutuhan ekonomi, regenerasi aktor, dan

struktur kekuasaan kelembagaan (Lana et al., 2025).

Adaptasi Musik Angklung terhadap Konteks Modern

Adaptasi musik angklung terhadap konteks modern di Kampung
Angklung Ciamis teridentifikasi melalui observasi partisipatif dan wawancara
mendalam dengan pengrajin serta pelaku seni sebagai strategi kultural untuk
mempertahankan = keberlangsungan praktik seni tradisional. Dalam
pengamatan lapangan, pertunjukan angklung tidak lagi terbatas pada repertoar
lagu tradisional Sunda, namun telah mengintegrasikan lagu-lagu populer

nasional dan internasional dengan format penyajian yang lebih komunikatif

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

69


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

bagi audiens kontemporer. Transformasi ini menunjukkan bahwa komunitas
tidak memaknai tradisi sebagai warisan yang harus dipertahankan secara kaku,
melainkan sebagai praktik budaya yang dapat dinegosiasikan sesuai dengan
perubahan selera dan struktur sosial masyarakat modern.

Hasil wawancara dengan Pak Nunu (pengrajin sekaligus pelatih
angklung) mengungkapkan bahwa adaptasi musikal dilakukan secara sadar
dan reflektif. la menyatakan bahwa “kalau hanya main lagu tradisional terus,
anak-anak sekarang cepat bosan. Tapi kalau lagu modern dimainkan dengan
angklung, mereka jadi tertarik dulu, baru kemudian dikenalkan ke lagu
Sunda.” Pernyataan ini memperlihatkan adanya strategi pedagogis budaya,
yaitu menggunakan budaya populer sebagai pintu masuk untuk transmisi nilai
tradisional. Dengan demikian, adaptasi tidak dimaknai sebagai penghilangan
identitas, melainkan sebagai mekanisme kultural menjembatani jarak generasi
antara tradisi dan modernitas.

Secara musikal, adaptasi dilakukan tanpa menghilangkan karakteristik
utama musik Sunda, terutama pada penggunaan instrumen angklung, pola
permainan kolektif, dan prinsip harmoni sosial dalam pertunjukan. Struktur
permainan tetap berbasis pada kerja sama antarpemain, bukan pada virtuosis
individu. Hal ini mengindikasikan bahwa nilai kolektivitas tetap menjadi inti
praktik budaya meskipun terjadi perubahan repertoar. Temuan ini sejalan
dengan Setiadi (2025) yang menegaskan bahwa keberlanjutan seni tradisional
sangat ditentukan oleh kemampuannya beradaptasi secara kontekstual tanpa
kehilangan identitas dasarnya. Proses ini menunjukkan adanya negosiasi
simbolik antara bentuk lama dan makna baru.

Selain pada aspek musikal, adaptasi juga terlihat pada perluasan ruang
tampil angklung. Angklung dipertunjukkan dalam berbagai konteks sosial:
upacara adat, kegiatan sekolah, festival pariwisata, hingga acara pemerintahan.
Hal ini menunjukkan terjadinya pergeseran fungsi seni pertunjukan dari ruang
sakral menuju ruang publik yang lebih luas. Seorang informan, Pak Kiki,
menyatakan bahwa “sekarang angklung bukan hanya untuk acara adat, tapi
juga untuk menyambut tamu dan acara wisata. Kalau tidak ikut kebutuhan
zaman, bisa ditinggalkan.” Pernyataan ini menegaskan kesadaran aktor budaya
terhadap tekanan struktural modernisasi yang menuntut seni tradisional untuk
memiliki fungsi sosial-ekonomi baru.

Transformasi fungsi tersebut memperlihatkan apa yang dikemukakan
Soedarsono (2002) mengenai pergeseran seni pertunjukan dalam masyarakat

modern, dari fungsi ritual menuju fungsi edukatif dan hiburan. Namun,

70 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

temuan lapangan juga menunjukkan adanya ketegangan antara nilai simbolik
dan nilai ekonomis. Ketika angklung semakin diposisikan sebagai komoditas
pariwisata, terdapat risiko terjadinya penyederhanaan makna budaya menjadi
sekadar tontonan. Dalam konteks ini, adaptasi tidak sepenuhnya netral,
melainkan terikat pada relasi kekuasaan antara pasar, institusi, dan komunitas
pelaku seni. Seni tradisional tidak hanya bertransformasi secara estetis, tetapi
juga secara struktural.

Adaptasi musik angklung di Kampung Angklung Ciamis dapat
dipahami sebagai proses cultural resilience, yakni kemampuan budaya lokal
untuk bertahan melalui perubahan bentuk dan fungsi tanpa kehilangan inti
maknanya. Proses ini bukanlah sekadar inovasi teknis, melainkan strategi sosial
untuk menjaga relevansi tradisi di tengah dominasi budaya populer modern.
Dengan demikian, adaptasi musik angklung tidak dapat dipandang sebagai
degradasi tradisi, melainkan sebagai proses dialektis antara kontinuitas dan
perubahan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa keberlangsungan seni
tradisional tidak hanya ditentukan oleh pelestarian bentuk lama, tetapi oleh
kemampuan komunitas menegosiasikan identitas budaya dalam konteks sosial

yang terus berubah.

Partisipasi Masyarakat dalam Kegiatan Kampung Angklung Ciamis

Partisipasi masyarakat terbukti menjadi fondasi utama keberlanjutan
Kampung Angklung Ciamis sebagai pusat pelestarian budaya berbasis
komunitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat tidak
terbatas pada peran sebagai audiens, melainkan mencakup posisi sebagai
pelaku seni, pengelola kegiatan, serta pendukung sosial bagi keberlangsungan
praktik musik angklung. Bentuk keterlibatan ini merepresentasikan adanya
rasa memiliki (sense of belonging) terhadap ruang budaya Kampung Angklung
sebagai milik kolektif masyarakat. Temuan ini mengindikasikan bahwa
pelestarian budaya tidak dijalankan melalui mekanisme fop-down, melainkan
melalui praktik sosial yang tumbuh dari relasi antarwarga, sehingga
memperkuat legitimasi sosial Kampung Angklung sebagai institusi budaya
lokal.

Lebih lanjut, partisipasi masyarakat bersifat aktif dan berlapis.
Masyarakat terlibat dalam persiapan acara, latihan rutin, pengelolaan
pertunjukan, serta penyediaan dukungan logistik dan moral. Seorang pengrajin
sekaligus pelatih angklung menyatakan bahwa “kegiatan latihan tidak akan
berjalan kalau hanya mengandalkan satu-dua orang, karena masyarakat di sini

sudah menganggap angklung sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari,

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

71


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

bukan sekadar tontonan” (Wawancara Pak Nunu, 2025). Pernyataan ini
menunjukkan bahwa praktik budaya telah terinternalisasi dalam struktur
kehidupan sosial masyarakat. Kampung Angklung dengan demikian berfungsi
sebagai ruang sosial yang mempertemukan berbagai generasi dalam praktik
budaya kolektif, sekaligus menjadi medium transmisi nilai dan identitas lokal.

Partisipasi tersebut juga menjadi medium revitalisasi nilai-nilai
tradisional Sunda, khususnya nilai kebersamaan (sauyunan), gotong royong,
dan hormat terhadap tradisi leluhur. Dalam setiap kegiatan latihan dan
pertunjukan, ditemukan adanya pola interaksi yang menekankan kerja kolektif
dan disiplin sosial, seperti pembagian peran antargenerasi serta penghormatan
terhadap tokoh senior sebagai sumber pengetahuan budaya. Nilai-nilai ini
tidak diajarkan secara formal, melainkan diwariskan melalui praktik langsung
(learning by doing). Hal ini memperlihatkan bahwa revitalisasi budaya tidak
semata mempertahankan bentuk seni angklung, tetapi juga menghidupkan
kembali sistem nilai yang menyertainya sebagai bagian dari etos sosial
masyarakat Sunda.

Dari perspektif pelestarian warisan budaya, Kampung Angklung Ciamis
berfungsi sebagai ruang living heritage, yaitu warisan budaya yang tetap hidup
karena dipraktikkan dalam konteks sosial kontemporer. Angklung tidak hanya
diposisikan sebagai artefak simbolik, tetapi sebagai medium pendidikan
budaya dan identitas. Seorang pengelola Kampung Angklung menegaskan
bahwa “anak-anak sekarang mungkin mengenal angklung dari sekolah, tapi di
sini mereka belajar bahwa angklung itu bagian dari jati diri urang Sunda,
bukan sekadar alat musik” (Wawancara Pak Kiki, 2025). Temuan ini
menunjukkan bahwa pelestarian budaya berlangsung melalui proses
reinterpretasi makna angklung sebagai simbol identitas lokal di tengah

modernisasi.

Gambar 3: Pagelaran Seni Angklung di Alun-Alun Ciamis
Sumber: https://share.google/images/SMCGY g3mloeBcxh1n

72 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

Namun demikian, penelitian juga menemukan bahwa partisipasi
masyarakat menghadapi tantangan struktural, terutama terkait regenerasi
pelaku budaya. Keterlibatan generasi muda cenderung fluktuatif dan
dipengaruhi oleh tekanan pendidikan formal serta dominasi budaya populer.
Beberapa informan mengungkapkan bahwa minat anak muda terhadap
angklung sering bersifat situasional, terutama ketika terdapat acara atau proyek
tertentu. Kondisi ini mengindikasikan adanya ketegangan antara idealisasi
pelestarian budaya dan realitas ekonomi serta aspirasi sosial generasi muda.
Dengan demikian, revitalisasi nilai tradisional belum sepenuhnya
terinstitusionalisasi sebagai pilihan hidup yang berkelanjutan, melainkan masih
bergantung pada motivasi individual dan dukungan keluarga.

Dalam konteks sosiohumaniora, temuan ini memperlihatkan bahwa
revitalisasi budaya merupakan proses negosiasi antara tradisi dan modernitas.
Kampung Angklung Ciamis tidak menolak modernisasi secara frontal,
masyarakat mengadaptasikan praktik budaya agar tetap relevan. Musik
angklung dipertunjukkan dalam konteks ritual adat, pendidikan, dan
pariwisata budaya, sehingga memperluas fungsi sosialnya. Namun, perluasan
fungsi ini juga membawa risiko komodifikasi budaya apabila orientasi ekonomi
lebih dominan daripada misi pelestarian nilai. Oleh karena itu, revitalisasi tidak
dipahami hanya sebagai keberlanjutan bentuk seni, tetapi sebagai upaya
menjaga keseimbangan antara nilai budaya, kebutuhan ekonomi, dan struktur
kelembagaan.

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa partisipasi
masyarakat di Kampung Angklung Ciamis berperan sebagai modal sosial yang
menguatkan revitalisasi nilai tradisional Sunda dan pelestarian warisan
budaya. Partisipasi ini memungkinkan terjadinya transmisi pengetahuan,
internalisasi nilai kolektif, serta penguatan identitas budaya lokal di tengah
perubahan sosial. Temuan ini sejalan dengan Suparlan (2014) yang
menekankan bahwa pelestarian budaya hanya akan berkelanjutan apabila
masyarakat ditempatkan sebagai aktor utama, bukan sekadar objek kebijakan.
Dengan demikian, Kampung Angklung Ciamis dapat dipahami sebagai contoh
praktik pelestarian berbasis komunitas yang hidup, namun tetap rentan
terhadap tekanan ekonomi, regenerasi aktor budaya, dan dinamika kebijakan
publik. Revitalisasi budaya di ruang ini bukan proses final, melainkan proyek

sosial yang terus dinegosiasikan secara historis dan kontekstual.

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

73


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

Dinamika dan Tantangan dalam Revitalisasi Nilai Tradisional Sunda dan
Pelestarian warisan Budaya

Hasil penelitian menunjukkan bahwa revitalisasi musik tradisional
Sunda di Kampung Angklung Ciamis berlangsung dalam dinamika yang
kompleks dan tidak terlepas dari berbagai tantangan struktural. Aktivitas
pelestarian seni tidak berjalan dalam ruang yang steril, melainkan dipengaruhi
oleh keterbatasan sumber daya manusia, finansial, serta sarana pendukung
(Apriza, 2024). Keterbatasan tersebut berdampak langsung pada intensitas dan
kontinuitas kegiatan kesenian, seperti frekuensi latihan, pementasan, serta
program pembelajaran angklung bagi generasi muda. Temuan ini
memperlihatkan bahwa revitalisasi budaya bukan sekadar persoalan
keberlangsungan praktik seni, namun berkaitan erat dengan kapasitas sosial-
ekonomi komunitas pendukungnya. Dengan demikian, pelestarian musik
tradisional harus dipahami sebagai bagian dari ekosistem sosial yang lebih
luas, di mana faktor ekonomi, pendidikan, dan kebijakan publik saling

berkelindan.

COMMUNITY-BASED CULTURAL ECOSYSTEM FOR

HERITAGE REVITALIZATION

E(Onomk (,_\> cu‘m'al
Adaptation Preservation

COMMUNITY HUB -
MARKET FORCES A St e HERITAGEVALUES
o Tourism Demand A i

"""""" « Tradition & Identity
* Cultural Commodification  Cultural Meanings

© Economic Opportunities il e oS P ) ¢ Pt parbntder e ® Intergenerational Transmission

EXTERNAIV.’SUVPPORT ----------- i masamasass POWER DYNAMICS
o GovernmentPolices |\ G / * Leadership & Authority
© NGCs & Funding - * Community Decision-Making

Governance

® Cultural Regulations 2 Conflict

* Resource Control

SUSTAINABILITY BALANCE

ECONOMIC SURVIVAL CULTURAL IDENTITY  COMMUNITY RESILIERCE

Gambar 4: Framework Revitalizing Traditional Sundanese Values and
Preserving Cultural Heritage in the Modern Era
Sumber: Analisis data penelitian 2025

Fluktuasi partisipasi generasi muda menjadi salah satu temuan utama
penelitian ini. Keterlibatan anak-anak dan remaja dalam kegiatan musik
angklung cenderung tidak stabil dan sangat dipengaruhi oleh faktor eksternal,
seperti tuntutan pendidikan formal, kondisi ekonomi keluarga, serta dominasi
budaya populer modern. Wawancara dengan salah satu pengrajin dan pelatih
angklung (Pak Nunu, 2025) mengungkapkan bahwa minat generasi muda

seringkali bersifat temporer dan bergantung pada momentum acara atau

74 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

proyek tertentu. la menyatakan bahwa “anak-anak sebenarnya tertarik, tetapi
ketika sudah masuk sekolah menengah, mereka lebih fokus ke pelajaran dan
hiburan modern seperti musik digital dan media sosial.” Temuan ini
menunjukkan adanya ketegangan antara idealisasi pelestarian budaya dan
realitas sosial generasi muda yang hidup dalam konteks globalisasi budaya.

Regenerasi pelaku seni tradisional di Kampung Angklung Ciamis belum
berlangsung secara sistematis dan terlembaga. Proses pewarisan keterampilan
masih bertumpu pada mekanisme nonformal melalui keluarga dan komunitas,
tanpa kurikulum atau skema pembinaan jangka panjang yang terstruktur.
Kondisi ini menciptakan kerentanan keberlanjutan karena keberlangsungan
praktik seni sangat bergantung pada aktor-aktor kunci tertentu. Wawancara
dengan Bapak Ikin (2025) menegaskan bahwa sebagian besar pengrajin belum
memiliki penerus yang pasti di dalam keluarga mereka. Hal ini
mengindikasikan bahwa revitalisasi seni tradisional belum sepenuhnya mampu
menjawab tantangan regenerasi sosial, meskipun secara simbolik masih
dipandang sebagai warisan budaya yang penting.

Selain aspek regenerasi, dinamika kelembagaan dan kebijakan juga
menjadi faktor penentu dalam keberlangsungan Kampung Angklung Ciamis.
Keberadaan yayasan dan dukungan dari pemerintah daerah melalui program
kebudayaan dan pariwisata memberikan kontribusi signifikan terhadap
visibilitas dan keberlanjutan kegiatan seni. Namun, temuan penelitian
menunjukkan bahwa keberlangsungan program masih sangat bergantung pada
agenda dan prioritas kebijakan eksternal. Perubahan arah kebijakan atau
keterbatasan anggaran berpotensi melemahkan kontinuitas program
pelestarian. Hal ini memperkuat temuan Sedyawati (2014) yang menyatakan
bahwa pelestarian seni tradisional di era modern kerap menghadapi tantangan

struktural akibat keterbatasan dukungan sistemik dan keberlanjutan kebijakan
publik.

Gambar 5. Lingkungan produksi angklung di Desa Panyingkiran
Sumber: Dokumen Pribadi 2025

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

75


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

Di sisi lain, revitalisasi musik angklung di Kampung Angklung Ciamis
tidak hanya berkaitan dengan praktik seni, tetapi juga revitalisasi nilai-nilai
tradisional Sunda. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kegiatan angklung
menjadi medium transmisi nilai kebersamaan (sauyunan), gotong royong,
disiplin kolektif, serta penghormatan terhadap warisan leluhur. Dalam
wawancara, Pak Kiki (2025) menyatakan bahwa latihan angklung bukan hanya
mengajarkan teknik bermain musik, membentuk sikap saling menghargai dan
tanggung jawab bersama dalam kelompok. Dengan demikian, angklung
berfungsi sebagai instrumen pedagogis budaya yang mentransmisikan etos
sosial masyarakat Sunda kepada generasi muda dalam bentuk praktik
langsung, bukan sekadar wacana simbolik.

Pelestarian warisan budaya di Kampung Angklung Ciamis juga tampak
dari upaya menjaga kontinuitas penggunaan angklung dalam berbagai konteks
sosial, mulai dari acara adat, kegiatan pendidikan, hingga pariwisata budaya.
Praktik ini menunjukkan bahwa warisan budaya tidak diposisikan sebagai
artefak statis, melainkan sebagai living heritage yang terus dimaknai ulang
sesuai kebutuhan zaman. Namun, proses ini juga memunculkan ketegangan
antara pelestarian nilai budaya dan kecenderungan komodifikasi. Penyesuaian
repertoar lagu populer dan format pertunjukan yang lebih atraktif bagi
wisatawan berpotensi mereduksi makna simbolik angklung sebagai
representasi kosmologi dan etika Sunda. Oleh karena itu, revitalisasi tidak
dapat dipahami semata sebagai keberhasilan adaptasi, arena negosiasi antara
nilai tradisional dan logika pasar.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa revitalisasi
musik tradisional Sunda di Kampung Angklung Ciamis merupakan proses
berkelanjutan yang sarat dengan dinamika sosial, ekonomi, dan kelembagaan.
Revitalisasi tidak hanya menyangkut pelestarian bentuk seni, penguatan nilai-
nilai tradisional Sunda dan keberlanjutan aktor budaya. Tantangan regenerasi,
keterbatasan sumber daya, serta ketergantungan pada kebijakan eksternal
menegaskan bahwa revitalisasi budaya membutuhkan strategi adaptif yang
berbasis komunitas, disertai dukungan kelembagaan yang konsisten dan
partisipatif. Dengan demikian, Kampung Angklung Ciamis merepresentasikan
model pelestarian budaya yang hidup, namun sekaligus memperlihatkan batas-
batas struktural dalam menjaga warisan budaya di tengah perubahan sosial

dan dominasi budaya modern.

76 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

PEMBAHASAN

Temuan penelitian menegaskan bahwa Kampung Angklung Ciamis
berfungsi sebagai ruang sosial-kultural tempat praktik musik tradisional Sunda
direproduksi secara berkelanjutan melalui aktivitas kolektif sehari-hari.
Pelestarian di sini tidak berhenti pada konservasi bentuk seni, tetapi
berlangsung sebagai transmisi nilai, pengetahuan, dan keterampilan melalui
praktik sosial nyata. Hal ini sejalan dengan Koentjaraningrat (2009) yang
menekankan bahwa kebudayaan bertahan melalui sistem gagasan, tindakan,
dan karya yang dijalankan komunitas pendukungnya. Dalam kerangka living
heritage, keberlanjutan warisan budaya takbenda bergantung pada keterlibatan
aktif komunitas sebagai pelaku utama, bukan sekadar objek pelestarian
(UNESCO, 2011). Dengan demikian, Kampung Angklung menunjukkan bahwa
praktik langsung menjadi fondasi utama keberlanjutan tradisi.

Secara teoretis, proses ini dapat dipertegas melalui konsep habitus dan
reproduksi budaya Bourdieu (1977), di mana latihan rutin, partisipasi generasi
muda, dan keterlibatan sosial membentuk disposisi musikal yang
terinternalisasi. Reproduksi tidak bersifat statis, melainkan adaptif terhadap
konteks sosial baru. Dari perspektif seni pertunjukan, praktik angklung juga
membangun communitas dan solidaritas sosial melalui pengalaman
performatif bersama (Turner, 1969; Soedarsono, 1999). Ini menunjukkan bahwa
pelestarian memiliki dimensi pedagogis dan kohesif —mengikat identitas
kolektif sekaligus menjadi media pendidikan budaya. Model ini sekaligus
mengkritik pendekatan pelestarian yang terlalu institusional dan top-down,
sebagaimana dikemukakan Smith (2006), karena justru praktik komunitas
menjadi pusat keberlanjutan.

Lebih jauh, praktik angklung dapat dibaca sebagai sistem simbol yang
terus ditafsirkan ulang oleh komunitasnya (Geertz, 1973), sehingga pelestarian
berarti menjaga kesinambungan makna sekaligus membuka ruang inovasi.
Implikasinya, strategi pelindungan warisan budaya takbenda perlu berfokus
pada penguatan ekosistem praktik—ruang belajar, regenerasi pelaku, dan
dukungan sosial —bukan hanya dokumentasi atau festivalisasi. Tanpa basis
praktik yang hidup, pelestarian berisiko menjadi simbolik semata tanpa
keberlanjutan substantif (UNESCO, 2011; Koentjaraningrat, 2009).

Penelitian ini sejalan dengan temuan Logan, Craith, dan Kockel (2016)
yang menunjukkan bahwa revitalisasi budaya paling efektif ketika berakar
pada ruang sosial komunitas, bukan semata melalui kebijakan negara.

Demikian pula Smith (2006) dalam teori authorized heritage discourse

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

77


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

menegaskan bahwa warisan budaya menjadi bermakna ketika dimaknai dan
dipraktikkan oleh komunitas, bukan hanya dilembagakan secara administratif.
Dalam konteks Kampung Angklung Ciamis, angklung tidak direduksi sebagai
objek museum, tetapi tetap hadir sebagai praktik sosial yang hidup dalam
aktivitas pendidikan, pertunjukan, dan interaksi antarwarga.

Partisipasi masyarakat yang tinggi dalam kegiatan Kampung Angklung
Ciamis menunjukkan pentingnya modal sosial dalam keberhasilan revitalisasi
budaya. Hal ini sejalan dengan teori Putnam (2000) tentang social capital, yang
menempatkan kepercayaan, jaringan sosial, dan partisipasi kolektif sebagai
fondasi keberlanjutan komunitas. Temuan ini diperkuat oleh penelitian
Nguyen dan Hall (2022) yang menunjukkan bahwa pelestarian budaya berbasis
komunitas lebih berkelanjutan ketika masyarakat memiliki rasa kepemilikan
(sense of ownership) terhadap praktik budaya tersebut. Kampung Angklung
Ciamis berfungsi sebagai ruang kolektif yang mempertemukan pelaku seni,
keluarga, dan generasi muda dalam praktik budaya bersama, sehingga
revitalisasi tidak bersifat elitis, melainkan partisipatif (Suryana et al., 2024).

Namun, penelitian juga menunjukkan bahwa revitalisasi budaya tidak
berlangsung secara linier dan bebas dari kontradiksi. Keterbatasan sumber
daya manusia, finansial, dan infrastruktur menunjukkan adanya ketegangan
struktural dalam ekosistem budaya. Dalam perspektif teori ekosistem budaya
(Novianti, 2021) dan cultural sustainability (Throsby, 2001), revitalisasi
merupakan hasil negosiasi antara dimensi ekonomi, sosial, dan simbolik
budaya. Temuan ini sejalan dengan studi Harrison et al. (2020) yang
menunjukkan bahwa keberlanjutan warisan budaya sangat rentan terhadap
ketimpangan akses sumber daya dan ketergantungan pada aktor kelembagaan
tertentu.

Konsep pelestarian budaya berbasis komunitas yang menempatkan
masyarakat sebagai aktor utama dalam menjaga dan mengembangkan warisan
budaya (Antoni et al., 2025; Nuraeni et al., 2025). Fluktuasi partisipasi generasi
muda mencerminkan ketegangan antara tradisi dan modernitas. Dominasi
budaya populer global, tekanan pendidikan formal, dan tuntutan ekonomi
keluarga membuat seni tradisional belum sepenuhnya dipersepsikan sebagai
ruang masa depan yang menjanjikan. Fenomena ini konsisten dengan temuan
Sedyawati (2014) serta Chen dan Rahman (2018) yang menunjukkan bahwa
generasi muda cenderung menjauh dari seni tradisional apabila tidak
diintegrasikan dengan kebutuhan identitas dan peluang ekonomi kontemporer.

Dalam konteks ini, revitalisasi tidak hanya berkaitan dengan pelestarian

78 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

praktik seni, tetapi juga dengan rekonstruksi makna seni tradisional agar
relevan dengan horizon pengalaman generasi muda (Gazali, 2017; Sugiarto et
al., 2026).

Adaptasi musik angklung terhadap konteks modern —melalui aransemen
lagu populer dan perluasan ruang tampil—mengonfirmasi bahwa tradisi
bersifat dinamis. Temuan ini mendukung teori transformasi seni pertunjukan
Soedarsono (2002) serta pendekatan adaptive heritage (Harrison, 2013) yang
memandang perubahan sebagai bagian inheren dari keberlanjutan budaya.
Namun, adaptasi membawa ambiguitas karena membuka ruang komodifikasi
budaya. Kirshenblatt-Gimblett (2004) mengingatkan bahwa warisan budaya
yang dikemas untuk konsumsi publik berisiko kehilangan makna simbolik dan
menjadi sekadar produk pariwisata. Kampung Angklung Ciamis, ketegangan
antara pelestarian nilai tradisional Sunda dan tuntutan pasar budaya menjadi
arena negosiasi yang terus berlangsung (Sugiharto, 2019).

Dalam kerangka revitalisasi nilai tradisional Sunda, penelitian ini
menunjukkan bahwa angklung berfungsi sebagai medium transmisi nilai
kebersamaan (sauyunan), gotong royong, disiplin kolektif, dan penghormatan
terhadap leluhur. Hal ini memperkuat pandangan Tilaar (2012) tentang seni
sebagai instrumen pedagogi budaya berbasis kearifan lokal. Temuan ini juga
sejalan dengan penelitian Zhou et al. (2021) dalam Asian Ethnicity yang
menunjukkan bahwa seni tradisional berperan sebagai wahana internalisasi
nilai moral dan identitas kolektif dalam masyarakat Asia. Lebih jauh, jika
dibaca melalui teori seni dan ritual Victor Turner (1969) dan Soedarsono (1999),
praktik angklung dapat dipahami sebagai ruang liminal yang membentuk
communitas—rasa kebersamaan yang melampaui hierarki formal. Dalam
proses latihan dan pertunjukan, batas usia, status sosial, dan latar belakang
ekonomi cenderung melebur dalam tujuan performatif bersama. Di sinilah seni
tradisi berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial yang efektif. Revitalisasi
angklung di Kampung Angklung Ciamis, dengan demikian, tidak hanya
menghidupkan bentuk kesenian, tetapi juga merekonstruksi ruang-ruang
communitas yang semakin tergerus oleh individualisasi budaya modern.

Dengan demikian, Kampung Angklung Ciamis dapat dibaca sebagai
contoh penting revitalisasi berbasis komunitas yang relatif berhasil menjaga
keseimbangan antara pelestarian bentuk, fungsi sosial, dan muatan nilai.
Praktik ini menunjukkan bahwa pelestarian musik tradisional paling efektif
ketika ditempatkan sebagai ekosistem praktik sosial, bukan sekadar objek
warisan budaya. Artinya, revitalisasi nilai budaya Sunda melalui angklung

hanya berkelanjutan jika ditopang oleh partisipasi komunitas, transmisi

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

79


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

antargenerasi, dan integrasi dengan pendidikan budaya lokal (Suryana et al.,
2024; Sugiarto et al., 2026).

Revitalisasi berpotensi mengalami komodifikasi budaya, ketika seni
tradisi lebih diarahkan pada kebutuhan pariwisata dan pertunjukan pasar
daripada transmisi nilai. Dalam kerangka ini, pendekatan revitalisasi perlu
dibedakan antara yang bersifat performatif-ekonomik dan yang bersifat
edukatif-transformatif. Jika terlalu berorientasi pasar, nilai kebersamaan dan
gotong royong bisa tereduksi menjadi sekadar narasi simbolik tanpa praksis
sosial yang nyata. Jika dibandingkan dengan penelitian revitalisasi seni
tradisional di wilayah lain, seperti Angklung Betot di Tasikmalaya (Mahpud &
Wasta, 2023) dan komunitas seni Bali (Lana et al., 2025), Kampung Angklung
Ciamis menunjukkan pola yang relatif serupa dalam menghadapi tantangan
regenerasi dan komodifikasi. Namun, keunikan Kampung Angklung terletak
pada integrasi antara produksi instrumen, pendidikan budaya, dan pariwisata
dalam satu ruang komunitas. Pola ini menyerupai temuan Su dan Wall (2014)
dalam Annals of Tourism Research, yang menunjukkan bahwa integrasi budaya—
ekonomi memperkuat visibilitas tradisi, serta menuntut kapasitas manajerial
dan refleksivitas budaya agar tidak terjebak pada orientasi ekonomi semata.

Model pelestarian berbasis praktik sosial-komunitas seperti di Kampung
Angklung Ciamis dapat dijadikan kerangka strategis dalam kebijakan
pelindungan warisan budaya takbenda. Pendekatan ini menuntut penguatan
ekosistem praktik —pendidikan nonformal, ruang tampil, regenerasi pelaku,
dan dukungan sosial-ekonomi—bukan hanya dokumentasi atau festivalisasi.
Tanpa penguatan basis praktik, warisan budaya berisiko mengalami
“pelestarian simbolik” tanpa keberlanjutan substantif. Secara keseluruhan,
revitalisasi nilai tradisional Sunda dan pelestarian warisan budaya di Kampung
Angklung Ciamis merupakan proses multidimensional yang melibatkan
praktik seni, partisipasi komunitas, adaptasi budaya, dan dinamika
kelembagaan (Nafilah et al., 2025; Ratih et al.,, 2025; Sugiarto et al., 2026).
Keberhasilan revitalisasi tidak dapat diukur hanya dari keberlangsungan
pertunjukan, tetapi dari kemampuan komunitas mempertahankan makna
budaya di tengah tekanan modernisasi. Kampung Angklung Ciamis dengan
demikian dapat dipahami sebagai laboratorium sosial budaya yang
merefleksikan negosiasi berkelanjutan antara tradisi dan perubahan, sekaligus
memberikan kontribusi empiris bagi pengembangan teori revitalisasi budaya

berbasis komunitas dalam kajian warisan budaya global.

80 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

SIMPULAN

Peneliti menyimpulkan bahwa Kampung Angklung Ciamis memiliki
peran strategis dalam revitalisasi musik tradisional Sunda di era modern.
Kampung Angklung Ciamis tidak hanya berfungsi sebagai ruang pelestarian
seni angklung, wahana pewarisan nilai budaya, pendidikan kultural, serta
penguatan identitas budaya masyarakat Sunda berbasis komunitas.

Revitalisasi musik angklung di Kampung Angklung Ciamis berlangsung
melalui proses adaptasi yang kontekstual terhadap perkembangan sosial dan
budaya modern. Adaptasi tersebut memungkinkan musik angklung tetap
relevan dan diminati tanpa kehilangan karakter dan nilai tradisionalnya. Hal
ini menunjukkan bahwa revitalisasi budaya bukanlah upaya membekukan
tradisi, melainkan proses dinamis yang membuka ruang dialog antara tradisi
dan modernitas. Partisipasi aktif masyarakat terbukti menjadi faktor kunci
dalam keberlangsungan kegiatan Kampung Angklung Ciamis. Keterlibatan
masyarakat sebagai pelaku, pendukung, dan audiens mencerminkan adanya
rasa memiliki dan tanggung jawab kolektif terhadap pelestarian musik
tradisional. Dengan demikian, revitalisasi musik angklung di Kampung
Angklung Ciamis dipahami sebagai praktik pelestarian budaya berbasis
komunitas yang berkelanjutan.

Namun demikian, proses revitalisasi tersebut masih dihadapkan pada
berbagai dinamika dan tantangan, seperti keterbatasan sumber daya, fluktuasi
partisipasi generasi muda, serta ketergantungan pada dukungan kelembagaan.
Kondisi ini menunjukkan bahwa keberhasilan revitalisasi musik tradisional
memerlukan strategi adaptif, penguatan kapasitas komunitas, serta dukungan
kebijakan yang konsisten. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan
pentingnya peran komunitas lokal sebagai aktor utama dalam revitalisasi
warisan budaya takbenda. Secara praktis, temuan penelitian menjadi rujukan
bagi pengembangan model pelestarian musik tradisional berbasis komunitas di
daerah lain. Penelitian selanjutnya disarankan mengkaji aspek keberlanjutan
ekonomi pelaku seni, pemanfaatan teknologi digital dalam pelestarian musik
tradisional, serta perbandingan praktik revitalisasi seni tradisional di berbagai

konteks budaya.

DAFTAR PUSTAKA

Antoni, M. R,, Brata, Y. R,, & Sudarto, S. (2025). Integration of Islamic Values
and Local Knowledge in Social Practices for Environmental Conservation in
Banjaranyar. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 184-205.

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

81


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Amanda, R. A, Azzahra R. A, & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in
Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era.
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 — 83.

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5480

Apriza, M. (2024). Pemberdayaan Masyarakat Dalam Pelestarian Budaya Lokal Di
Desa Way Haru Kecamatan Bangkunat Kabupaten Pesisir Barat (Doctoral
dissertation, UIN Raden Intan Lampung).

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge
University Press.

Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Gazali, M. (2017). Seni mural ruang publik dalam konteks konservasi. Imajinasi:
Jurnal Seni, 11(1), 69-76. https://doi.org/10.15294/imajinasi.v11i1.11190

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Kartomi, Margaret J. (2012). Musical Journeys in Sumatra. Urbana: University of
Illinois Press.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldafa. (2014).
Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications.

Moleong, Lexy J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Nafilah, M. A, Ramdani, D. & Sudarto, S. (2025). Preserving Cultural
Narratives Through Aros Woven Fabric Crafts And The Philosophical
Meaning Of Their Motifs: A Case Study Of The Baduy Indigenous
Community. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 127-147.
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5454

Nuraeni, S., Agustin, F., Widana, K., Januar, H., Aditya, F. F., & Sudarto, S.
(2025). Conservation Through Eco-Spirituality: A Philosophical Approach
to the Residential Patterns and Traditional Architecture of the Kampung
Adat Kuta. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(1), 68-86.
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5316

Ratih, D., Sondarika, W., Suryana, A., Ramdani, D., & Melindawati, M. (2025).
Revitalisasi Nilai-Nilai Budaya: Memperkuat Jati Diri dan Ketahanan
Budaya Lokal Melalui e-book Sejarah Untuk Siswa Sekolah Menengah Atas
di Kabupaten Ciamis. Jurnal Ketahanan Nasional, 31(1), 19-42.
https://doi.org/10.22146/jkn.101999

Rosidi, Ajip. (2009). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah. Bandung: Dunia
Pustaka Jaya.

Sedyawati, Edi. (2014). Kebudayaan Di Nusantara: Dari Keris, Tor-Tor Sampai

82 Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5480

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 — 83

Industri Budaya. Depok: Komunitas Bambu.

Setiadi, C. (2025). “Produk Budaya Sebagai Media Pembelajaran Dan Identitas
Sosial Masyarakat Lokal.” Jurnal Pendidikan Humaniora 13(1):25-38.

Smith, L. (2006). Uses of Heritage. London: Routledge.

Soedarsono, R. M. (2002). Seni Pertunjukan Indonesia Di Era Globalisasi.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Sugiarto, B. R., Rohayati, D., Rustandi, A., Friatin, L. Y., Nurholis, E., &
Budiman, A. (2026). Sadar Bahasa, Sadar Diri: Revolusi Sunyi dalam Konservasi
Budaya. Minhaj Pustaka.

Sugiharto, B. (2019). Kebudayaan dan kondisi post-tradisi: Kajian filosofis atas
permasalahan budaya abad ke-21. PT Kanisius.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Suparlan, Parsudi. (2014). Kebudayaan Dan Pembangunan. Jakarta: Ul Press.

Supriadi, Dedi. (2016). Pendidikan Seni Berbasis Budaya Lokal. Bandung: PT
Remaja Rosdakarya.

Suryana, A., Ratih, D., Sudarto, S., Sondarika, W., Wijayanti, Y., Kusmayadi, Y.,
Pajriah, S. and Wahyunita, R. (2024). "Peranan Budaya Kampung Adat Kuta Di
Era Globalisasi." http://repository.unigal.ac.id/handle/123456789/6128

Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago:
Aldine.

UNESCO. (2011). Intangible Cultural Heritage and Sustainable Development. Paris:
UNESCO.

UNESCO. (2010). Angklung: Representative List of the Intangible Cultural Heritage of
Humanity. Paris: United Nations Educational, Scientific and Cultural
Organization.

Wallace, Anthony F. C. (1956). “Revitalization Movements.” American
Anthropologist 58(2):264-81.

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.

83


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

