
JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  63 

 

The Role of Kampung Angklung Ciamis in Revitalizing 

Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage 

in the Modern Era 
 

Restu Aulia Amanda1*, Resma Alfiani Azzahra2, Dita Amalia Agustin3 

1,2,3 Pendidikan Sejarah, Universitas Galuh 

* Corresponding author: restu_aulia@student.unigal.ac.id 

 

Article History: ABSTRACT 

Globalization and popular culture have posed significant 

challenges to the sustainability of traditional arts, including 

Sundanese music. Kampung Angklung Ciamis is a community-

based cultural space that plays an important role in preserving 

and revitalizing traditional Sundanese music, particularly 

angklung. This article aims to analyze the role of Kampung 

Angklung Ciamis in the modern revitalization of this 

traditional music. The study employs a descriptive approach 

using field research, collecting data via observation, interviews, 

and documentation. The findings indicate that Kampung 

Angklung Ciamis functions not only as a center for cultural 

preservation but also as an agent of cultural revitalization 

through cultural education, intergenerational transmission, 

active community participation, and creative adaptation of 

angklung music to contemporary contexts. The study further 

shows that the revitalization of traditional music is a dynamic 

and contextual process rather than a static one. The 

sustainability of angklung music is strongly influenced by the 

active involvement of local communities in responding to social 

and cultural change. These findings emphasize the importance 

of community-based cultural initiatives in sustaining intangible 

cultural heritage in the modern era. 

 

DOI: https://doi.org/10.25157/jamasan.v2i1.5834 

 

PENDAHULUAN 

Musik tradisional merupakan bagian fundamental dari identitas budaya 

dan memori kolektif masyarakat Indonesia. Setiap daerah memiliki ekspresi 

musikal yang tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, media pewarisan nilai, 

pengetahuan, dan pemandangan hidup. Di jawa barat, musik tradisional Sunda 

Vol.2 No.1 Pebruari 2026 

https://ojs.unigal.ac.id/index.php/jamasan/article/view/5834 

Received: 22-01-2026 

Revised: 30-01-2026 

Accepted: 04-02-2026
Published: 05-02-2026 

 

Keywords: 

Kampung Angklung Ciamis; 

Sundanese music; angklung; 

cultural revitalization; local 

wisdom 

 

Citation: Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung 

Angklung Ciamis in Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving 

Cultural Heritage in the Modern Era. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan 

Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.53754/iscs.v3i2.595 &domain=pdf&date_stamp=2020-04-19


64  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

berkembang seiring dengan dinamika sosial masyarakatnya dan erat kaitannya 

dengan kehidupan agraris, ritual adat, serta nilai lokal yang menjunjung 

kebersamaan dan harmoni sosial (Rosidi 2009). 

Salah satu instrumen yang menempati posisi sentral dalam musik Sunda 

adalah angklung. Instrumen berbahan bambu ini merepresentasikan filosofi 

kolektivitas, karena hanya dapat menghasilkan harmoni apabila dimainkan 

secara bersama-sama. Pengakuan angklung sebagai Intangible Cultural Heritage of 

Humanity oleh UNESCO pada tahun 2010 menunjukkan bahwa angklung tidak 

hanya bernilai lokal, tetapi memiliki signifikansi global (UNESCO 2010). Namun 

demikian, pengakuan tersebut tidak serta-merta menjamin keberlanjutan praktik 

angklung di tengah masyarakat pendukungnya. Perkembangan globalisasi, 

modernisasi, dan industri budaya populer telah membawa perubahan signifikan 

terhadap pola konsumsi seni dan budaya. Generasi muda cenderung lebih akrab 

dengan musik populer global yang disebarluaskan melalui media digital 

dibandingkan dengan musik tradisional daerahnya sendiri. Kondisi ini 

berpotensi menyebabkan terjadinya marginalisasi musik tradisional, termasuk 

angklung, apabila tidak diimbangi dengan strategi pelestarian dan 

pengembangan yang adaptif (Kartomi 2012). 

Berbagai penelitian terdahulu umumnya menempatkan pelestarian 

angklung dalam kerangka kebijakan budaya, institusi pendidikan formal, atau 

program pelestarian yang bersifat top-down. Pendekatan tersebut penting, 

namun sering kali kurang memberi perhatian pada peran komunitas lokal 

sebagai subjek aktif yang secara mandiri mengelola, mentransmisikan, dan 

menafsirkan kembali tradisi musik sesuai dengan konteks sosialnya. Padahal, 

revitalisasi budaya pada dasarnya merupakan proses sosial yang tumbuh dari 

kesadaran dan partisipasi masyarakat pendukungnya (Wallace 1956). Dalam 

konteks tersebut, Kampung Angklung Ciamis menarik untuk dikaji. Sebagai 

inisiatif budaya berbasis komunitas, Kampung Angklung Ciamis tidak hanya 

berorientasi pada pelestarian bentuk tradisional angklung, dengan melakukan 

berbagai upaya penyesuaian agar musik Sunda tetap relevan di era modern. 

Upaya tersebut mencakup pendidikan kultural nonformal, pewarisan 

antargenerasi, partisipasi masyarakat, serta pengemasan pertunjukan angklung 

yang kontekstual dengan kebutuhan zaman. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis peran Kampung Angklung Ciamis dalam revitalisasi musik 

tradisional Sunda di era modern. Kajian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi konseptual terhadap studi pelestarian budaya dengan menekankan 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  65 

pentingnya peran komunitas lokal sebagai aktor utama dalam menjaga 

keberlanjutan warisan budaya takbenda. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif. 

Pendekatan ini dipilih bertujuan memahami dan mendeskripsikan secara 

mendalam fenomena sosial dan budaya yang berkaitan dengan peran 

Kampung Angklung Ciamis dan revitalisasi musik tradisional Sunda di era 

modern. Penelitian deskriptif memungkinkan peneliti menggali makna, nilai 

serta praktik kebudayaan yang hidup dittengah masyarakat secara alamiah 

(Moleong 2017; Sugiyono 2019). Penelitian ini merupakan penelitian lapangan 

(field research) yang dilakukan secara langsung di Kampung Angklung Ciamis. 

Data penelitian terdiri atas data premier dan data sekunder. Data primer 

diperoleh melalui observasi dan wawancara dengan pengelola Kampung 

Angklung Ciamis, pelaku seni angklung, serta masyarakat yang terlibat dalam 

kegiatan pelestarian seni tradisional. Sementara itu, data sekuder diperoleh dari 

buku, artikel kurnal, dan dokumentasi kebudayaan yang relevan dengan 

penelitian ini (Creswell 2014). 

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis kualitatif deskriptif yang 

meliputi tahap reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

Tahapan ini digunakan untuk menyeleksi, mengelompokkan, dan menafsirkan 

data sehingga diperoleh gambaran yang sistematis mengenai peran Kampung 

Angklung Ciamis dalam revitalisasi musik tradisional Sunda (Miles, 

Huberman, and Saldaña 2014). Keabsahan data dijaga melalui teknik 

triangulasi sumber dan triangulasi teknik, yaitu dengan membandingkan data 

hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. Triangulasi dilakukan untuk 

meningkatkan kredibilitas dan keabsahan data sesuai dengan prinsip penelitian 

kualitatif (Moleong 2017). 

 

HASIL 

Kampung Angklung Ciamis sebagai Pusat Pelestarian Musik Tradisional 

Sunda: Dari Inisiatif Individual menuju Ekosistem Budaya 

Sejarah Kampung Angklung Ciamis tidak dapat direduksi sebagai 

sekadar kronologi berdirinya sentra produksi angklung, melainkan harus 

dipahami sebagai proses transformasi sosial-budaya yang merefleksikan 

kapasitas adaptif masyarakat lokal dalam merespons perubahan ekonomi dan 

modernisasi. Pada fase awal pembentukannya (1992), aktivitas pembuatan 

angklung yang dirintis oleh Alimudin berorientasi pada kebutuhan ekonomi 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

rumah tangga sebagai strategi bertahan hidup. Praktik ini bersifat individual 

dan instrumental, tanpa visi pelestarian budaya yang terartikulasikan secara 

eksplisit. Namun, meningkatnya permintaan pasar dan keterlibatan masyarakat 

sekitar secara bertahap menggeser praktik tersebut menjadi aktivitas kolektif 

yang berbasis komunitas. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberlanjutan praktik angklung 

di Ciamis tidak hanya ditopang oleh kemampuan produksi, oleh terbentuknya 

jejaring sosial antara pengrajin, institusi pendidikan, dan kegiatan pameran 

budaya. Pengrajin seperti Pak Nunu dan Pak Kiki tidak lagi berfungsi semata 

sebagai produsen instrumen musik, melainkan sebagai aktor kultural yang 

menjaga kontinuitas memori historis angklung di wilayah Priangan Timur. 

Posisi ganda sebagai produsen dan penjaga nilai budaya ini memperlihatkan 

pergeseran makna kerja budaya dari aktivitas ekonomi menuju praktik 

pelestarian identitas lokal. 

 
Gambar 1. Gerbang Kampung Angklung Desa Panyingkiran, Ciamis 

Sumber: Dokumen Pribadi 2025 

Kampung Angklung Ciamis kemudian berkembang sebagai pusat 

pelestarian musik tradisional Sunda yang ditandai oleh keberlangsungan 

aktivitas seni yang terorganisasi, seperti latihan rutin, pertunjukan berkala, 

serta program pembelajaran angklung. Aktivitas tersebut menunjukkan bahwa 

pelestarian tidak berlangsung secara insidental, namun terintegrasi dalam 

struktur kehidupan komunitas. Angklung tidak hanya diposisikan sebagai 

instrumen pertunjukan, melainkan sebagai medium pendidikan budaya dan 

simbol identitas kolektif. Hal ini sejalan dengan Koentjaraningrat (2009) yang 

menegaskan bahwa kebudayaan hanya dapat bertahan apabila terus 

dipraktikkan dan diwariskan dalam kehidupan sosial masyarakat 

pendukungnya. 

Transformasi ini merepresentasikan apa yang disebut Novianti (2021) 

sebagai emergent cultural ecosystem, yakni ketika praktik budaya tumbuh melalui 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  67 

interaksi antara kebutuhan ekonomi, solidaritas sosial, dan nilai lokal, tanpa 

bergantung sepenuhnya pada perencanaan institusional. Dalam konteks ini, 

angklung berfungsi bukan hanya sebagai artefak seni, tetapi sebagai medium 

relasi sosial yang memperkuat kohesi masyarakat Panyingkiran. 

Pada awal 2000-an terjadi proses komunitisasi budaya, yaitu pergeseran 

dari seni sebagai ekspresi individual menuju seni sebagai sumber daya kolektif. 

Transmisi keterampilan berlangsung secara nonformal melalui keluarga dan 

lingkungan sosial, menunjukkan bahwa pelestarian berjalan secara organik. 

Namun, pada fase ini keberlanjutan tradisi masih bergantung pada aktor-aktor 

kunci tertentu. Ketergantungan tersebut menciptakan kerentanan struktural 

karena absennya mekanisme regenerasi yang terlembagakan secara sistematis. 

Periode 2010–2018 menandai perubahan signifikan ketika Kampung 

Angklung berfungsi sebagai ruang transmisi budaya melalui pelatihan bagi 

sekolah dan lembaga pendidikan. Fungsi ini memperluas peran angklung 

sebagai media pendidikan karakter dan identitas budaya. Dalam perspektif 

UNESCO (2011), fase ini mencerminkan praktik living heritage, yaitu warisan 

budaya yang tetap hidup karena digunakan dalam konteks sosial kontemporer. 

Namun, perluasan fungsi ini juga membawa konsekuensi meningkatnya 

tekanan pasar dan institusi eksternal terhadap standar produksi dan 

pertunjukan. 

 
Gambar 2: Proses Pembuatan Angklung manual 

Sumber: Dokumentasi Pribadi 2025 

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa produksi angklung di Ciamis 

masih didominasi pada tahap dasar hingga setengah jadi, sementara proses 

finishing belum optimal. Pola produksi sangat bergantung pada pesanan sektor 

pariwisata dan institusi pendidikan. Secara ekonomi, terjadi ketimpangan nilai 

antara pasar lokal dan pasar global. Harga angklung di pasar lokal berkisar 

Rp45.000–Rp60.000 per unit, sedangkan di pasar internasional dapat mencapai 

jutaan rupiah. Kondisi ini menunjukkan adanya potensi ekonomi yang besar, 

tetapi pengrajin belum memiliki posisi tawar yang kuat dalam rantai nilai 

budaya (Wawancara Bapak Ikin, 2025). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

Pembentukan Yayasan Kampung Angklung Mandiri pada tahun 2020 

menandai fase pelembagaan budaya. Dari perspektif ekosistem budaya, 

kelembagaan berfungsi sebagai penyangga stabilitas tradisi. Namun, 

pelembagaan juga mengandung risiko ketergantungan terhadap struktur 

formal dan kebijakan pemerintah, yang berpotensi mengurangi otonomi 

komunitas jika tidak dikelola secara partisipatif. Dengan demikian, sejarah 

Kampung Angklung mencerminkan dinamika antara penguatan budaya dan 

kerentanan struktural jangka panjang. 

Secara keseluruhan, transformasi Kampung Angklung dari inisiatif 

individual menuju ekosistem budaya tidak berlangsung secara linier dan tanpa 

risiko. Keberhasilan historisnya tidak semata hasil kekuatan budaya lokal, 

melainkan kemampuan komunitas mengelola relasi antara solidaritas sosial, 

kebutuhan ekonomi, dan intervensi kelembagaan. Oleh karena itu, sejarah 

Kampung Angklung perlu dibaca bukan hanya sebagai narasi keberhasilan 

pelestarian, tetapi sebagai refleksi atas batas-batas adaptasi budaya dalam 

menghadapi modernisasi. 

 

Peranan Kampung Angklung Ciamis dalam Revitalisasi Seni Musik 

Tradisional Sunda: Analisis Ekosistem Budaya 

Revitalisasi seni musik tradisional Sunda di Kampung Angklung Ciamis 

tidak dapat dipahami sebagai proses pelestarian yang linier dan bebas konflik, 

melainkan sebagai dinamika ekosistem budaya yang adaptif sekaligus sarat 

dengan ketegangan struktural. Mengacu pada kerangka ekosistem budaya 

(Novianti, 2021), keberhasilan revitalisasi ditentukan oleh relasi timbal balik 

antara dimensi material, sosial, kelembagaan, dan fungsional yang bekerja 

secara simultan. 

Pada dimensi material-ekonomi, Kampung Angklung Ciamis mampu 

mempertahankan produksi angklung sebagai fondasi keberlanjutan seni 

tradisional. Produksi berbasis komunitas menjaga keberadaan artefak budaya 

sekaligus menyediakan ruang ekonomi bagi pengrajin. Namun, orientasi pasar 

turut membentuk logika produksi yang semakin pragmatis. Penyesuaian 

bentuk dan kualitas angklung terhadap kebutuhan pariwisata dan pendidikan 

berimplikasi pada penyederhanaan makna simbolik angklung. Revitalisasi 

pada tataran material belum sepenuhnya memperkuat posisi tawar pengrajin, 

melainkan cenderung menempatkan mereka sebagai produsen pada level hilir 

tanpa kontrol signifikan terhadap distribusi dan nilai tambah ekonomi. 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  69 

Pada dimensi sosial dan transmisi budaya, Kampung Angklung 

berfungsi sebagai ruang pembelajaran lintas generasi melalui pelatihan dan 

praktik bersama. Keterlibatan generasi muda menunjukkan upaya regenerasi 

pelaku budaya sejalan dengan prinsip living heritage. Namun, regenerasi ini 

masih rapuh dan belum terinstitusionalisasi secara kuat. Tekanan ekonomi 

keluarga, terbatasnya prospek kesejahteraan, serta dominasi budaya populer 

menyebabkan seni tradisional belum sepenuhnya dipersepsikan sebagai pilihan 

hidup yang menjanjikan. Dengan demikian, revitalisasi sosial menghadapi 

tantangan bukan hanya menjaga praktik seni, tetapi memastikan keberlanjutan 

aktor budayanya. 

Pada dimensi kelembagaan, keberadaan yayasan, paguyuban pengrajin, 

dan dukungan pemerintah memperluas jejaring Kampung Angklung melalui 

pameran, pelatihan, dan fasilitasi pendanaan. Dalam perspektif UNESCO 

(2011), penguatan kelembagaan merupakan instrumen strategis perlindungan 

warisan budaya takbenda. Namun, pelembagaan juga menciptakan 

ketergantungan terhadap agenda kebijakan tertentu, sehingga keberlanjutan 

ekosistem budaya sangat dipengaruhi oleh perubahan prioritas program 

pemerintah. 

Jika dibandingkan dengan revitalisasi Angklung Betot di Tasikmalaya 

(Mahpud & Wasta, 2023), Kampung Angklung Ciamis menunjukkan model 

revitalisasi yang lebih kompleks karena mengintegrasikan produksi, 

pendidikan, dan pariwisata budaya. Kompleksitas ini menuntut kapasitas 

manajerial dan visi budaya yang reflektif. Tanpa pengelolaan partisipatif, 

revitalisasi berisiko bergeser dari pelestarian berbasis komunitas menuju 

sekadar pengemasan budaya berorientasi ekonomi. 

Secara keseluruhan, revitalisasi seni musik tradisional di Kampung 

Angklung Ciamis hanya dapat dipahami sebagai proses negosiasi 

berkelanjutan antara nilai budaya, kebutuhan ekonomi, regenerasi aktor, dan 

struktur kekuasaan kelembagaan (Lana et al., 2025). 

 

Adaptasi Musik Angklung terhadap Konteks Modern 

Adaptasi musik angklung terhadap konteks modern di Kampung 

Angklung Ciamis teridentifikasi melalui observasi partisipatif dan wawancara 

mendalam dengan pengrajin serta pelaku seni sebagai strategi kultural untuk 

mempertahankan keberlangsungan praktik seni tradisional. Dalam 

pengamatan lapangan, pertunjukan angklung tidak lagi terbatas pada repertoar 

lagu tradisional Sunda, namun telah mengintegrasikan lagu-lagu populer 

nasional dan internasional dengan format penyajian yang lebih komunikatif 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

bagi audiens kontemporer. Transformasi ini menunjukkan bahwa komunitas 

tidak memaknai tradisi sebagai warisan yang harus dipertahankan secara kaku, 

melainkan sebagai praktik budaya yang dapat dinegosiasikan sesuai dengan 

perubahan selera dan struktur sosial masyarakat modern. 

Hasil wawancara dengan Pak Nunu (pengrajin sekaligus pelatih 

angklung) mengungkapkan bahwa adaptasi musikal dilakukan secara sadar 

dan reflektif. Ia menyatakan bahwa “kalau hanya main lagu tradisional terus, 

anak-anak sekarang cepat bosan. Tapi kalau lagu modern dimainkan dengan 

angklung, mereka jadi tertarik dulu, baru kemudian dikenalkan ke lagu 

Sunda.” Pernyataan ini memperlihatkan adanya strategi pedagogis budaya, 

yaitu menggunakan budaya populer sebagai pintu masuk untuk transmisi nilai 

tradisional. Dengan demikian, adaptasi tidak dimaknai sebagai penghilangan 

identitas, melainkan sebagai mekanisme kultural menjembatani jarak generasi 

antara tradisi dan modernitas. 

Secara musikal, adaptasi dilakukan tanpa menghilangkan karakteristik 

utama musik Sunda, terutama pada penggunaan instrumen angklung, pola 

permainan kolektif, dan prinsip harmoni sosial dalam pertunjukan. Struktur 

permainan tetap berbasis pada kerja sama antarpemain, bukan pada virtuosis 

individu. Hal ini mengindikasikan bahwa nilai kolektivitas tetap menjadi inti 

praktik budaya meskipun terjadi perubahan repertoar. Temuan ini sejalan 

dengan Setiadi (2025) yang menegaskan bahwa keberlanjutan seni tradisional 

sangat ditentukan oleh kemampuannya beradaptasi secara kontekstual tanpa 

kehilangan identitas dasarnya. Proses ini menunjukkan adanya negosiasi 

simbolik antara bentuk lama dan makna baru. 

Selain pada aspek musikal, adaptasi juga terlihat pada perluasan ruang 

tampil angklung. Angklung dipertunjukkan dalam berbagai konteks sosial: 

upacara adat, kegiatan sekolah, festival pariwisata, hingga acara pemerintahan. 

Hal ini menunjukkan terjadinya pergeseran fungsi seni pertunjukan dari ruang 

sakral menuju ruang publik yang lebih luas. Seorang informan, Pak Kiki, 

menyatakan bahwa “sekarang angklung bukan hanya untuk acara adat, tapi 

juga untuk menyambut tamu dan acara wisata. Kalau tidak ikut kebutuhan 

zaman, bisa ditinggalkan.” Pernyataan ini menegaskan kesadaran aktor budaya 

terhadap tekanan struktural modernisasi yang menuntut seni tradisional untuk 

memiliki fungsi sosial-ekonomi baru. 

Transformasi fungsi tersebut memperlihatkan apa yang dikemukakan 

Soedarsono (2002) mengenai pergeseran seni pertunjukan dalam masyarakat 

modern, dari fungsi ritual menuju fungsi edukatif dan hiburan. Namun, 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  71 

temuan lapangan juga menunjukkan adanya ketegangan antara nilai simbolik 

dan nilai ekonomis. Ketika angklung semakin diposisikan sebagai komoditas 

pariwisata, terdapat risiko terjadinya penyederhanaan makna budaya menjadi 

sekadar tontonan. Dalam konteks ini, adaptasi tidak sepenuhnya netral, 

melainkan terikat pada relasi kekuasaan antara pasar, institusi, dan komunitas 

pelaku seni. Seni tradisional tidak hanya bertransformasi secara estetis, tetapi 

juga secara struktural. 

Adaptasi musik angklung di Kampung Angklung Ciamis dapat 

dipahami sebagai proses cultural resilience, yakni kemampuan budaya lokal 

untuk bertahan melalui perubahan bentuk dan fungsi tanpa kehilangan inti 

maknanya. Proses ini bukanlah sekadar inovasi teknis, melainkan strategi sosial 

untuk menjaga relevansi tradisi di tengah dominasi budaya populer modern. 

Dengan demikian, adaptasi musik angklung tidak dapat dipandang sebagai 

degradasi tradisi, melainkan sebagai proses dialektis antara kontinuitas dan 

perubahan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa keberlangsungan seni 

tradisional tidak hanya ditentukan oleh pelestarian bentuk lama, tetapi oleh 

kemampuan komunitas menegosiasikan identitas budaya dalam konteks sosial 

yang terus berubah. 

 

Partisipasi Masyarakat dalam Kegiatan Kampung Angklung Ciamis 

Partisipasi masyarakat terbukti menjadi fondasi utama keberlanjutan 

Kampung Angklung Ciamis sebagai pusat pelestarian budaya berbasis 

komunitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat tidak 

terbatas pada peran sebagai audiens, melainkan mencakup posisi sebagai 

pelaku seni, pengelola kegiatan, serta pendukung sosial bagi keberlangsungan 

praktik musik angklung. Bentuk keterlibatan ini merepresentasikan adanya 

rasa memiliki (sense of belonging) terhadap ruang budaya Kampung Angklung 

sebagai milik kolektif masyarakat. Temuan ini mengindikasikan bahwa 

pelestarian budaya tidak dijalankan melalui mekanisme top-down, melainkan 

melalui praktik sosial yang tumbuh dari relasi antarwarga, sehingga 

memperkuat legitimasi sosial Kampung Angklung sebagai institusi budaya 

lokal. 

Lebih lanjut, partisipasi masyarakat bersifat aktif dan berlapis. 

Masyarakat terlibat dalam persiapan acara, latihan rutin, pengelolaan 

pertunjukan, serta penyediaan dukungan logistik dan moral. Seorang pengrajin 

sekaligus pelatih angklung menyatakan bahwa “kegiatan latihan tidak akan 

berjalan kalau hanya mengandalkan satu-dua orang, karena masyarakat di sini 

sudah menganggap angklung sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

bukan sekadar tontonan” (Wawancara Pak Nunu, 2025). Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa praktik budaya telah terinternalisasi dalam struktur 

kehidupan sosial masyarakat. Kampung Angklung dengan demikian berfungsi 

sebagai ruang sosial yang mempertemukan berbagai generasi dalam praktik 

budaya kolektif, sekaligus menjadi medium transmisi nilai dan identitas lokal. 

Partisipasi tersebut juga menjadi medium revitalisasi nilai-nilai 

tradisional Sunda, khususnya nilai kebersamaan (sauyunan), gotong royong, 

dan hormat terhadap tradisi leluhur. Dalam setiap kegiatan latihan dan 

pertunjukan, ditemukan adanya pola interaksi yang menekankan kerja kolektif 

dan disiplin sosial, seperti pembagian peran antargenerasi serta penghormatan 

terhadap tokoh senior sebagai sumber pengetahuan budaya. Nilai-nilai ini 

tidak diajarkan secara formal, melainkan diwariskan melalui praktik langsung 

(learning by doing). Hal ini memperlihatkan bahwa revitalisasi budaya tidak 

semata mempertahankan bentuk seni angklung, tetapi juga menghidupkan 

kembali sistem nilai yang menyertainya sebagai bagian dari etos sosial 

masyarakat Sunda. 

Dari perspektif pelestarian warisan budaya, Kampung Angklung Ciamis 

berfungsi sebagai ruang living heritage, yaitu warisan budaya yang tetap hidup 

karena dipraktikkan dalam konteks sosial kontemporer. Angklung tidak hanya 

diposisikan sebagai artefak simbolik, tetapi sebagai medium pendidikan 

budaya dan identitas. Seorang pengelola Kampung Angklung menegaskan 

bahwa “anak-anak sekarang mungkin mengenal angklung dari sekolah, tapi di 

sini mereka belajar bahwa angklung itu bagian dari jati diri urang Sunda, 

bukan sekadar alat musik” (Wawancara Pak Kiki, 2025). Temuan ini 

menunjukkan bahwa pelestarian budaya berlangsung melalui proses 

reinterpretasi makna angklung sebagai simbol identitas lokal di tengah 

modernisasi. 

 
Gambar 3: Pagelaran Seni Angklung di Alun-Alun Ciamis 

Sumber: https://share.google/images/8MCGYg3mIoeBcxh1n 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  73 

Namun demikian, penelitian juga menemukan bahwa partisipasi 

masyarakat menghadapi tantangan struktural, terutama terkait regenerasi 

pelaku budaya. Keterlibatan generasi muda cenderung fluktuatif dan 

dipengaruhi oleh tekanan pendidikan formal serta dominasi budaya populer. 

Beberapa informan mengungkapkan bahwa minat anak muda terhadap 

angklung sering bersifat situasional, terutama ketika terdapat acara atau proyek 

tertentu. Kondisi ini mengindikasikan adanya ketegangan antara idealisasi 

pelestarian budaya dan realitas ekonomi serta aspirasi sosial generasi muda. 

Dengan demikian, revitalisasi nilai tradisional belum sepenuhnya 

terinstitusionalisasi sebagai pilihan hidup yang berkelanjutan, melainkan masih 

bergantung pada motivasi individual dan dukungan keluarga. 

Dalam konteks sosiohumaniora, temuan ini memperlihatkan bahwa 

revitalisasi budaya merupakan proses negosiasi antara tradisi dan modernitas. 

Kampung Angklung Ciamis tidak menolak modernisasi secara frontal, 

masyarakat mengadaptasikan praktik budaya agar tetap relevan. Musik 

angklung dipertunjukkan dalam konteks ritual adat, pendidikan, dan 

pariwisata budaya, sehingga memperluas fungsi sosialnya. Namun, perluasan 

fungsi ini juga membawa risiko komodifikasi budaya apabila orientasi ekonomi 

lebih dominan daripada misi pelestarian nilai. Oleh karena itu, revitalisasi tidak 

dipahami hanya sebagai keberlanjutan bentuk seni, tetapi sebagai upaya 

menjaga keseimbangan antara nilai budaya, kebutuhan ekonomi, dan struktur 

kelembagaan. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa partisipasi 

masyarakat di Kampung Angklung Ciamis berperan sebagai modal sosial yang 

menguatkan revitalisasi nilai tradisional Sunda dan pelestarian warisan 

budaya. Partisipasi ini memungkinkan terjadinya transmisi pengetahuan, 

internalisasi nilai kolektif, serta penguatan identitas budaya lokal di tengah 

perubahan sosial. Temuan ini sejalan dengan Suparlan (2014) yang 

menekankan bahwa pelestarian budaya hanya akan berkelanjutan apabila 

masyarakat ditempatkan sebagai aktor utama, bukan sekadar objek kebijakan. 

Dengan demikian, Kampung Angklung Ciamis dapat dipahami sebagai contoh 

praktik pelestarian berbasis komunitas yang hidup, namun tetap rentan 

terhadap tekanan ekonomi, regenerasi aktor budaya, dan dinamika kebijakan 

publik. Revitalisasi budaya di ruang ini bukan proses final, melainkan proyek 

sosial yang terus dinegosiasikan secara historis dan kontekstual. 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

Dinamika dan Tantangan dalam Revitalisasi Nilai Tradisional Sunda dan 

Pelestarian warisan Budaya 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa revitalisasi musik tradisional 

Sunda di Kampung Angklung Ciamis berlangsung dalam dinamika yang 

kompleks dan tidak terlepas dari berbagai tantangan struktural. Aktivitas 

pelestarian seni tidak berjalan dalam ruang yang steril, melainkan dipengaruhi 

oleh keterbatasan sumber daya manusia, finansial, serta sarana pendukung 

(Apriza, 2024). Keterbatasan tersebut berdampak langsung pada intensitas dan 

kontinuitas kegiatan kesenian, seperti frekuensi latihan, pementasan, serta 

program pembelajaran angklung bagi generasi muda. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa revitalisasi budaya bukan sekadar persoalan 

keberlangsungan praktik seni, namun berkaitan erat dengan kapasitas sosial-

ekonomi komunitas pendukungnya. Dengan demikian, pelestarian musik 

tradisional harus dipahami sebagai bagian dari ekosistem sosial yang lebih 

luas, di mana faktor ekonomi, pendidikan, dan kebijakan publik saling 

berkelindan. 

 
Gambar 4: Framework Revitalizing Traditional Sundanese Values and 

Preserving Cultural Heritage in the Modern Era 

Sumber: Analisis data penelitian 2025 

Fluktuasi partisipasi generasi muda menjadi salah satu temuan utama 

penelitian ini. Keterlibatan anak-anak dan remaja dalam kegiatan musik 

angklung cenderung tidak stabil dan sangat dipengaruhi oleh faktor eksternal, 

seperti tuntutan pendidikan formal, kondisi ekonomi keluarga, serta dominasi 

budaya populer modern. Wawancara dengan salah satu pengrajin dan pelatih 

angklung (Pak Nunu, 2025) mengungkapkan bahwa minat generasi muda 

seringkali bersifat temporer dan bergantung pada momentum acara atau 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  75 

proyek tertentu. Ia menyatakan bahwa “anak-anak sebenarnya tertarik, tetapi 

ketika sudah masuk sekolah menengah, mereka lebih fokus ke pelajaran dan 

hiburan modern seperti musik digital dan media sosial.” Temuan ini 

menunjukkan adanya ketegangan antara idealisasi pelestarian budaya dan 

realitas sosial generasi muda yang hidup dalam konteks globalisasi budaya. 

Regenerasi pelaku seni tradisional di Kampung Angklung Ciamis belum 

berlangsung secara sistematis dan terlembaga. Proses pewarisan keterampilan 

masih bertumpu pada mekanisme nonformal melalui keluarga dan komunitas, 

tanpa kurikulum atau skema pembinaan jangka panjang yang terstruktur. 

Kondisi ini menciptakan kerentanan keberlanjutan karena keberlangsungan 

praktik seni sangat bergantung pada aktor-aktor kunci tertentu. Wawancara 

dengan Bapak Ikin (2025) menegaskan bahwa sebagian besar pengrajin belum 

memiliki penerus yang pasti di dalam keluarga mereka. Hal ini 

mengindikasikan bahwa revitalisasi seni tradisional belum sepenuhnya mampu 

menjawab tantangan regenerasi sosial, meskipun secara simbolik masih 

dipandang sebagai warisan budaya yang penting. 

Selain aspek regenerasi, dinamika kelembagaan dan kebijakan juga 

menjadi faktor penentu dalam keberlangsungan Kampung Angklung Ciamis. 

Keberadaan yayasan dan dukungan dari pemerintah daerah melalui program 

kebudayaan dan pariwisata memberikan kontribusi signifikan terhadap 

visibilitas dan keberlanjutan kegiatan seni. Namun, temuan penelitian 

menunjukkan bahwa keberlangsungan program masih sangat bergantung pada 

agenda dan prioritas kebijakan eksternal. Perubahan arah kebijakan atau 

keterbatasan anggaran berpotensi melemahkan kontinuitas program 

pelestarian. Hal ini memperkuat temuan Sedyawati (2014) yang menyatakan 

bahwa pelestarian seni tradisional di era modern kerap menghadapi tantangan 

struktural akibat keterbatasan dukungan sistemik dan keberlanjutan kebijakan 

publik. 

 

Gambar 5. Lingkungan produksi angklung di Desa Panyingkiran 

Sumber: Dokumen Pribadi 2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

Di sisi lain, revitalisasi musik angklung di Kampung Angklung Ciamis 

tidak hanya berkaitan dengan praktik seni, tetapi juga revitalisasi nilai-nilai 

tradisional Sunda. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kegiatan angklung 

menjadi medium transmisi nilai kebersamaan (sauyunan), gotong royong, 

disiplin kolektif, serta penghormatan terhadap warisan leluhur. Dalam 

wawancara, Pak Kiki (2025) menyatakan bahwa latihan angklung bukan hanya 

mengajarkan teknik bermain musik, membentuk sikap saling menghargai dan 

tanggung jawab bersama dalam kelompok. Dengan demikian, angklung 

berfungsi sebagai instrumen pedagogis budaya yang mentransmisikan etos 

sosial masyarakat Sunda kepada generasi muda dalam bentuk praktik 

langsung, bukan sekadar wacana simbolik. 

Pelestarian warisan budaya di Kampung Angklung Ciamis juga tampak 

dari upaya menjaga kontinuitas penggunaan angklung dalam berbagai konteks 

sosial, mulai dari acara adat, kegiatan pendidikan, hingga pariwisata budaya. 

Praktik ini menunjukkan bahwa warisan budaya tidak diposisikan sebagai 

artefak statis, melainkan sebagai living heritage yang terus dimaknai ulang 

sesuai kebutuhan zaman. Namun, proses ini juga memunculkan ketegangan 

antara pelestarian nilai budaya dan kecenderungan komodifikasi. Penyesuaian 

repertoar lagu populer dan format pertunjukan yang lebih atraktif bagi 

wisatawan berpotensi mereduksi makna simbolik angklung sebagai 

representasi kosmologi dan etika Sunda. Oleh karena itu, revitalisasi tidak 

dapat dipahami semata sebagai keberhasilan adaptasi, arena negosiasi antara 

nilai tradisional dan logika pasar. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa revitalisasi 

musik tradisional Sunda di Kampung Angklung Ciamis merupakan proses 

berkelanjutan yang sarat dengan dinamika sosial, ekonomi, dan kelembagaan. 

Revitalisasi tidak hanya menyangkut pelestarian bentuk seni, penguatan nilai-

nilai tradisional Sunda dan keberlanjutan aktor budaya. Tantangan regenerasi, 

keterbatasan sumber daya, serta ketergantungan pada kebijakan eksternal 

menegaskan bahwa revitalisasi budaya membutuhkan strategi adaptif yang 

berbasis komunitas, disertai dukungan kelembagaan yang konsisten dan 

partisipatif. Dengan demikian, Kampung Angklung Ciamis merepresentasikan 

model pelestarian budaya yang hidup, namun sekaligus memperlihatkan batas-

batas struktural dalam menjaga warisan budaya di tengah perubahan sosial 

dan dominasi budaya modern. 

 

 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  77 

PEMBAHASAN 

Temuan penelitian menegaskan bahwa Kampung Angklung Ciamis 

berfungsi sebagai ruang sosial-kultural tempat praktik musik tradisional Sunda 

direproduksi secara berkelanjutan melalui aktivitas kolektif sehari-hari. 

Pelestarian di sini tidak berhenti pada konservasi bentuk seni, tetapi 

berlangsung sebagai transmisi nilai, pengetahuan, dan keterampilan melalui 

praktik sosial nyata. Hal ini sejalan dengan Koentjaraningrat (2009) yang 

menekankan bahwa kebudayaan bertahan melalui sistem gagasan, tindakan, 

dan karya yang dijalankan komunitas pendukungnya. Dalam kerangka living 

heritage, keberlanjutan warisan budaya takbenda bergantung pada keterlibatan 

aktif komunitas sebagai pelaku utama, bukan sekadar objek pelestarian 

(UNESCO, 2011). Dengan demikian, Kampung Angklung menunjukkan bahwa 

praktik langsung menjadi fondasi utama keberlanjutan tradisi. 

Secara teoretis, proses ini dapat dipertegas melalui konsep habitus dan 

reproduksi budaya Bourdieu (1977), di mana latihan rutin, partisipasi generasi 

muda, dan keterlibatan sosial membentuk disposisi musikal yang 

terinternalisasi. Reproduksi tidak bersifat statis, melainkan adaptif terhadap 

konteks sosial baru. Dari perspektif seni pertunjukan, praktik angklung juga 

membangun communitas dan solidaritas sosial melalui pengalaman 

performatif bersama (Turner, 1969; Soedarsono, 1999). Ini menunjukkan bahwa 

pelestarian memiliki dimensi pedagogis dan kohesif—mengikat identitas 

kolektif sekaligus menjadi media pendidikan budaya. Model ini sekaligus 

mengkritik pendekatan pelestarian yang terlalu institusional dan top-down, 

sebagaimana dikemukakan Smith (2006), karena justru praktik komunitas 

menjadi pusat keberlanjutan. 

Lebih jauh, praktik angklung dapat dibaca sebagai sistem simbol yang 

terus ditafsirkan ulang oleh komunitasnya (Geertz, 1973), sehingga pelestarian 

berarti menjaga kesinambungan makna sekaligus membuka ruang inovasi. 

Implikasinya, strategi pelindungan warisan budaya takbenda perlu berfokus 

pada penguatan ekosistem praktik—ruang belajar, regenerasi pelaku, dan 

dukungan sosial—bukan hanya dokumentasi atau festivalisasi. Tanpa basis 

praktik yang hidup, pelestarian berisiko menjadi simbolik semata tanpa 

keberlanjutan substantif (UNESCO, 2011; Koentjaraningrat, 2009).  

Penelitian ini sejalan dengan temuan Logan, Craith, dan Kockel (2016) 

yang menunjukkan bahwa revitalisasi budaya paling efektif ketika berakar 

pada ruang sosial komunitas, bukan semata melalui kebijakan negara. 

Demikian pula Smith (2006) dalam teori authorized heritage discourse 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

menegaskan bahwa warisan budaya menjadi bermakna ketika dimaknai dan 

dipraktikkan oleh komunitas, bukan hanya dilembagakan secara administratif. 

Dalam konteks Kampung Angklung Ciamis, angklung tidak direduksi sebagai 

objek museum, tetapi tetap hadir sebagai praktik sosial yang hidup dalam 

aktivitas pendidikan, pertunjukan, dan interaksi antarwarga. 

Partisipasi masyarakat yang tinggi dalam kegiatan Kampung Angklung 

Ciamis menunjukkan pentingnya modal sosial dalam keberhasilan revitalisasi 

budaya. Hal ini sejalan dengan teori Putnam (2000) tentang social capital, yang 

menempatkan kepercayaan, jaringan sosial, dan partisipasi kolektif sebagai 

fondasi keberlanjutan komunitas. Temuan ini diperkuat oleh penelitian 

Nguyen dan Hall (2022) yang menunjukkan bahwa pelestarian budaya berbasis 

komunitas lebih berkelanjutan ketika masyarakat memiliki rasa kepemilikan 

(sense of ownership) terhadap praktik budaya tersebut. Kampung Angklung 

Ciamis berfungsi sebagai ruang kolektif yang mempertemukan pelaku seni, 

keluarga, dan generasi muda dalam praktik budaya bersama, sehingga 

revitalisasi tidak bersifat elitis, melainkan partisipatif (Suryana et al., 2024). 

Namun, penelitian juga menunjukkan bahwa revitalisasi budaya tidak 

berlangsung secara linier dan bebas dari kontradiksi. Keterbatasan sumber 

daya manusia, finansial, dan infrastruktur menunjukkan adanya ketegangan 

struktural dalam ekosistem budaya. Dalam perspektif teori ekosistem budaya 

(Novianti, 2021) dan cultural sustainability (Throsby, 2001), revitalisasi 

merupakan hasil negosiasi antara dimensi ekonomi, sosial, dan simbolik 

budaya. Temuan ini sejalan dengan studi Harrison et al. (2020) yang 

menunjukkan bahwa keberlanjutan warisan budaya sangat rentan terhadap 

ketimpangan akses sumber daya dan ketergantungan pada aktor kelembagaan 

tertentu. 

Konsep pelestarian budaya berbasis komunitas yang menempatkan 

masyarakat sebagai aktor utama dalam menjaga dan mengembangkan warisan 

budaya (Antoni et al., 2025; Nuraeni et al., 2025). Fluktuasi partisipasi generasi 

muda mencerminkan ketegangan antara tradisi dan modernitas. Dominasi 

budaya populer global, tekanan pendidikan formal, dan tuntutan ekonomi 

keluarga membuat seni tradisional belum sepenuhnya dipersepsikan sebagai 

ruang masa depan yang menjanjikan. Fenomena ini konsisten dengan temuan 

Sedyawati (2014) serta Chen dan Rahman (2018) yang menunjukkan bahwa 

generasi muda cenderung menjauh dari seni tradisional apabila tidak 

diintegrasikan dengan kebutuhan identitas dan peluang ekonomi kontemporer. 

Dalam konteks ini, revitalisasi tidak hanya berkaitan dengan pelestarian 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  79 

praktik seni, tetapi juga dengan rekonstruksi makna seni tradisional agar 

relevan dengan horizon pengalaman generasi muda (Gazali, 2017; Sugiarto et 

al., 2026). 

Adaptasi musik angklung terhadap konteks modern—melalui aransemen 

lagu populer dan perluasan ruang tampil—mengonfirmasi bahwa tradisi 

bersifat dinamis. Temuan ini mendukung teori transformasi seni pertunjukan 

Soedarsono (2002) serta pendekatan adaptive heritage (Harrison, 2013) yang 

memandang perubahan sebagai bagian inheren dari keberlanjutan budaya. 

Namun, adaptasi membawa ambiguitas karena membuka ruang komodifikasi 

budaya. Kirshenblatt-Gimblett (2004) mengingatkan bahwa warisan budaya 

yang dikemas untuk konsumsi publik berisiko kehilangan makna simbolik dan 

menjadi sekadar produk pariwisata. Kampung Angklung Ciamis, ketegangan 

antara pelestarian nilai tradisional Sunda dan tuntutan pasar budaya menjadi 

arena negosiasi yang terus berlangsung (Sugiharto, 2019). 

Dalam kerangka revitalisasi nilai tradisional Sunda, penelitian ini 

menunjukkan bahwa angklung berfungsi sebagai medium transmisi nilai 

kebersamaan (sauyunan), gotong royong, disiplin kolektif, dan penghormatan 

terhadap leluhur. Hal ini memperkuat pandangan Tilaar (2012) tentang seni 

sebagai instrumen pedagogi budaya berbasis kearifan lokal. Temuan ini juga 

sejalan dengan penelitian Zhou et al. (2021) dalam Asian Ethnicity yang 

menunjukkan bahwa seni tradisional berperan sebagai wahana internalisasi 

nilai moral dan identitas kolektif dalam masyarakat Asia. Lebih jauh, jika 

dibaca melalui teori seni dan ritual Victor Turner (1969) dan Soedarsono (1999), 

praktik angklung dapat dipahami sebagai ruang liminal yang membentuk 

communitas—rasa kebersamaan yang melampaui hierarki formal. Dalam 

proses latihan dan pertunjukan, batas usia, status sosial, dan latar belakang 

ekonomi cenderung melebur dalam tujuan performatif bersama. Di sinilah seni 

tradisi berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial yang efektif. Revitalisasi 

angklung di Kampung Angklung Ciamis, dengan demikian, tidak hanya 

menghidupkan bentuk kesenian, tetapi juga merekonstruksi ruang-ruang 

communitas yang semakin tergerus oleh individualisasi budaya modern.  

Dengan demikian, Kampung Angklung Ciamis dapat dibaca sebagai 

contoh penting revitalisasi berbasis komunitas yang relatif berhasil menjaga 

keseimbangan antara pelestarian bentuk, fungsi sosial, dan muatan nilai. 

Praktik ini menunjukkan bahwa pelestarian musik tradisional paling efektif 

ketika ditempatkan sebagai ekosistem praktik sosial, bukan sekadar objek 

warisan budaya. Artinya, revitalisasi nilai budaya Sunda melalui angklung 

hanya berkelanjutan jika ditopang oleh partisipasi komunitas, transmisi 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

antargenerasi, dan integrasi dengan pendidikan budaya lokal (Suryana et al., 

2024; Sugiarto et al., 2026). 

Revitalisasi berpotensi mengalami komodifikasi budaya, ketika seni 

tradisi lebih diarahkan pada kebutuhan pariwisata dan pertunjukan pasar 

daripada transmisi nilai. Dalam kerangka ini, pendekatan revitalisasi perlu 

dibedakan antara yang bersifat performatif-ekonomik dan yang bersifat 

edukatif-transformatif. Jika terlalu berorientasi pasar, nilai kebersamaan dan 

gotong royong bisa tereduksi menjadi sekadar narasi simbolik tanpa praksis 

sosial yang nyata. Jika dibandingkan dengan penelitian revitalisasi seni 

tradisional di wilayah lain, seperti Angklung Betot di Tasikmalaya (Mahpud & 

Wasta, 2023) dan komunitas seni Bali (Lana et al., 2025), Kampung Angklung 

Ciamis menunjukkan pola yang relatif serupa dalam menghadapi tantangan 

regenerasi dan komodifikasi. Namun, keunikan Kampung Angklung terletak 

pada integrasi antara produksi instrumen, pendidikan budaya, dan pariwisata 

dalam satu ruang komunitas. Pola ini menyerupai temuan Su dan Wall (2014) 

dalam Annals of Tourism Research, yang menunjukkan bahwa integrasi budaya–

ekonomi memperkuat visibilitas tradisi, serta menuntut kapasitas manajerial 

dan refleksivitas budaya agar tidak terjebak pada orientasi ekonomi semata. 

Model pelestarian berbasis praktik sosial-komunitas seperti di Kampung 

Angklung Ciamis dapat dijadikan kerangka strategis dalam kebijakan 

pelindungan warisan budaya takbenda. Pendekatan ini menuntut penguatan 

ekosistem praktik—pendidikan nonformal, ruang tampil, regenerasi pelaku, 

dan dukungan sosial-ekonomi—bukan hanya dokumentasi atau festivalisasi. 

Tanpa penguatan basis praktik, warisan budaya berisiko mengalami 

“pelestarian simbolik” tanpa keberlanjutan substantif. Secara keseluruhan, 

revitalisasi nilai tradisional Sunda dan pelestarian warisan budaya di Kampung 

Angklung Ciamis merupakan proses multidimensional yang melibatkan 

praktik seni, partisipasi komunitas, adaptasi budaya, dan dinamika 

kelembagaan (Nafilah et al., 2025; Ratih et al., 2025; Sugiarto et al., 2026). 

Keberhasilan revitalisasi tidak dapat diukur hanya dari keberlangsungan 

pertunjukan, tetapi dari kemampuan komunitas mempertahankan makna 

budaya di tengah tekanan modernisasi. Kampung Angklung Ciamis dengan 

demikian dapat dipahami sebagai laboratorium sosial budaya yang 

merefleksikan negosiasi berkelanjutan antara tradisi dan perubahan, sekaligus 

memberikan kontribusi empiris bagi pengembangan teori revitalisasi budaya 

berbasis komunitas dalam kajian warisan budaya global. 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  81 

 

SIMPULAN 

Peneliti menyimpulkan bahwa Kampung Angklung Ciamis memiliki 

peran strategis dalam revitalisasi musik tradisional Sunda di era modern. 

Kampung Angklung Ciamis tidak hanya berfungsi sebagai ruang pelestarian 

seni angklung, wahana pewarisan nilai budaya, pendidikan kultural, serta 

penguatan identitas budaya masyarakat Sunda berbasis komunitas. 

Revitalisasi musik angklung di Kampung Angklung Ciamis berlangsung 

melalui proses adaptasi yang kontekstual terhadap perkembangan sosial dan 

budaya modern. Adaptasi tersebut memungkinkan musik angklung tetap 

relevan dan diminati tanpa kehilangan karakter dan nilai tradisionalnya. Hal 

ini menunjukkan bahwa revitalisasi budaya bukanlah upaya membekukan 

tradisi, melainkan proses dinamis yang membuka ruang dialog antara tradisi 

dan modernitas. Partisipasi aktif masyarakat terbukti menjadi faktor kunci 

dalam keberlangsungan kegiatan Kampung Angklung Ciamis. Keterlibatan 

masyarakat sebagai pelaku, pendukung, dan audiens mencerminkan adanya 

rasa memiliki dan tanggung jawab kolektif terhadap pelestarian musik 

tradisional. Dengan demikian, revitalisasi musik angklung di Kampung 

Angklung Ciamis dipahami sebagai praktik pelestarian budaya berbasis 

komunitas yang berkelanjutan. 

Namun demikian, proses revitalisasi tersebut masih dihadapkan pada 

berbagai dinamika dan tantangan, seperti keterbatasan sumber daya, fluktuasi 

partisipasi generasi muda, serta ketergantungan pada dukungan kelembagaan. 

Kondisi ini menunjukkan bahwa keberhasilan revitalisasi musik tradisional 

memerlukan strategi adaptif, penguatan kapasitas komunitas, serta dukungan 

kebijakan yang konsisten. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan 

pentingnya peran komunitas lokal sebagai aktor utama dalam revitalisasi 

warisan budaya takbenda. Secara praktis, temuan penelitian menjadi rujukan 

bagi pengembangan model pelestarian musik tradisional berbasis komunitas di 

daerah lain. Penelitian selanjutnya disarankan mengkaji aspek keberlanjutan 

ekonomi pelaku seni, pemanfaatan teknologi digital dalam pelestarian musik 

tradisional, serta perbandingan praktik revitalisasi seni tradisional di berbagai 

konteks budaya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Antoni, M. R., Brata, Y. R., & Sudarto, S. (2025). Integration of Islamic Values 

and Local Knowledge in Social Practices for Environmental Conservation in 

Banjaranyar. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 184-205. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82  Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International  

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5480  

Apriza, M. (2024). Pemberdayaan Masyarakat Dalam Pelestarian Budaya Lokal Di 

Desa Way Haru Kecamatan Bangkunat Kabupaten Pesisir Barat (Doctoral 

dissertation, UIN Raden Intan Lampung). 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Gazali, M. (2017). Seni mural ruang publik dalam konteks konservasi. Imajinasi: 

Jurnal Seni, 11(1), 69-76. https://doi.org/10.15294/imajinasi.v11i1.11190  

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 

Kartomi, Margaret J. (2012). Musical Journeys in Sumatra. Urbana: University of 

Illinois Press. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña. (2014). 

Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications. 

Moleong, Lexy J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Nafilah, M. A., Ramdani, D., & Sudarto, S. (2025). Preserving Cultural 

Narratives Through Aros Woven Fabric Crafts And The Philosophical 

Meaning Of Their Motifs: A Case Study Of The Baduy Indigenous 

Community. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(2), 127-147. 

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5454  

Nuraeni, S., Agustin, F., Widana, K., Januar, H., Aditya, F. F., & Sudarto, S. 

(2025). Conservation Through Eco-Spirituality: A Philosophical Approach 

to the Residential Patterns and Traditional Architecture of the Kampung 

Adat Kuta. JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 1(1), 68-86. 

https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i1.5316  

Ratih, D., Sondarika, W., Suryana, A., Ramdani, D., & Melindawati, M. (2025). 

Revitalisasi Nilai-Nilai Budaya: Memperkuat Jati Diri dan Ketahanan 

Budaya Lokal Melalui e-book Sejarah Untuk Siswa Sekolah Menengah Atas 

di Kabupaten Ciamis. Jurnal Ketahanan Nasional, 31(1), 19-42. 

https://doi.org/10.22146/jkn.101999 

Rosidi, Ajip. (2009). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah. Bandung: Dunia 

Pustaka Jaya. 

Sedyawati, Edi. (2014). Kebudayaan Di Nusantara: Dari Keris, Tor-Tor Sampai 

Amanda, R. A., Azzahra R. A., & Agustin, D. A. (2026). The Role of Kampung Angklung Ciamis in 

Revitalizing Traditional Sundanese Values and Preserving Cultural Heritage in the Modern Era. 

JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 2(1), 63 – 83. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25157/jamasan.v1i2.5480


JAMASAN: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Sejarah, Vol. 2 No. 1 (2026), hlm 63 – 83 

 

Lisensi Creative Commons Attribution 4.0 International.  83 

Industri Budaya. Depok: Komunitas Bambu. 

Setiadi, C. (2025). “Produk Budaya Sebagai Media Pembelajaran Dan Identitas 

Sosial Masyarakat Lokal.” Jurnal Pendidikan Humaniora 13(1):25–38. 

Smith, L. (2006). Uses of Heritage. London: Routledge. 

Soedarsono, R. M. (2002). Seni Pertunjukan Indonesia Di Era Globalisasi. 

Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Sugiarto, B. R., Rohayati, D., Rustandi, A., Friatin, L. Y., Nurholis, E., & 

Budiman, A. (2026). Sadar Bahasa, Sadar Diri: Revolusi Sunyi dalam Konservasi 

Budaya. Minhaj Pustaka. 

Sugiharto, B. (2019). Kebudayaan dan kondisi post-tradisi: Kajian filosofis atas 

permasalahan budaya abad ke-21. PT Kanisius. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Suparlan, Parsudi. (2014). Kebudayaan Dan Pembangunan. Jakarta: UI Press. 

Supriadi, Dedi. (2016). Pendidikan Seni Berbasis Budaya Lokal. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya. 

Suryana, A., Ratih, D., Sudarto, S., Sondarika, W., Wijayanti, Y., Kusmayadi, Y., 

Pajriah, S. and Wahyunita, R. (2024). "Peranan Budaya Kampung Adat Kuta Di 

Era Globalisasi." http://repository.unigal.ac.id/handle/123456789/6128 

Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: 

Aldine. 

UNESCO. (2011). Intangible Cultural Heritage and Sustainable Development. Paris: 

UNESCO. 

UNESCO. (2010). Angklung: Representative List of the Intangible Cultural Heritage of 

Humanity. Paris: United Nations Educational, Scientific and Cultural 

Organization. 

Wallace, Anthony F. C. (1956). “Revitalization Movements.” American 

Anthropologist 58(2):264–81. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

